

# جید کے خط



خطبہ، دعاء اور

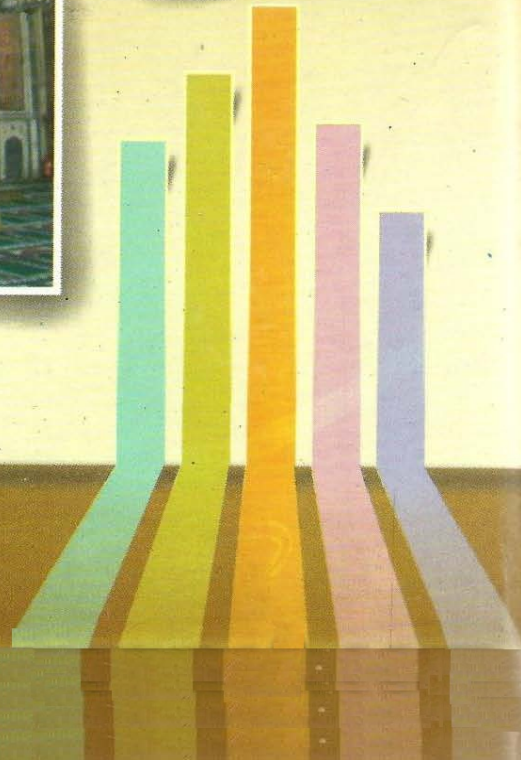
مبلغین کے لئے

ایک گرانی قدر علمی تھفہ

تالیف مولانا نور العین سلفی

استاد حدیث كلیة فاطمة الزهراء الاسلامية. متوا

مکتبۃ الفقیر  
مولانا نور العین سلفی



## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب نہام الیکٹر انک کتب ..... ←

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ ←

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload) ←

کی جاتی ہیں۔ ←

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ ←

### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطرا استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ ←

ان کتب کو تجارتی یا مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ ←

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر تلیخ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں﴾

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔ ←

بسلسلة خطبات نور جلد دوم



خطباء، دعاء اور مبلغین کے لئے ایک گراں قدیمی تھفہ



تألیف  
مولانا نور العین السلفی

استاد حدیث كلیہ فاطمۃ الزہرہ الاسلامیہ متوا

مکتبۃ الفہیم  
مؤذنۃ بخشش یوپی

کتاب کی جملہ حقوق مکتبۃ الفہیم میں نہاتھ بخشنی پول کے نام محفوظ ہیں۔  
یہ کتاب یا اس کا کوئی حصہ کسی بھی شکل میں مؤلف کی پیشگوئی تحریری اجازت کے بغیر شائع کرنا  
غیر قانونی ہو گا۔ اور جملہ عدالتی کارروائی کے لئے عدالت عالیہ مکرمہ ہو گی۔

COPYRIGHT ©

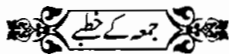
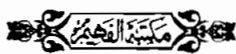
ISBN. NO:

|             |   |                                  |
|-------------|---|----------------------------------|
| نام کتاب    | : | جمعہ کے خطبے                     |
| تألیف       | : | مولانا نور العین سلفی            |
| طابع و ناشر | : | مکتبۃ الفہیم میں نہاتھ بخشنی پول |
| کمپوزنگ     | : | ایاز احمد عالی فہیم کمپیوٹر، مسو |
| تعداد اشاعت | : | ایک ہزار ایک سو                  |
| سال اشاعت   | : | مسی ۱۴۰۲ھ                        |
| صفحات       | : | 352                              |

### ملنے کا پتہ

مکتبۃ الفہیم ریحان مارکیٹ، دھوپیا الٹی روڈ، صدر چوک مونا تھہ بخشنی

|                                         |                                              |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------|
| القرآن پیغمبر سری گجر                   | اسلام و ولاد بنگلور، چار بیناں بک ستر بنگلور |
| اسلامک بک سروں سری گجر                  | مکتبہ دارالسلام سری گجر، مکتبہ سلم سری گجر   |
| سلفی بک شاپ سری گجر، امین بک سینٹر گزہ  | مکتبہ العارف سعیتی، عربی بک ڈپوٹی            |
| حدی بک ڈسٹریبیوٹریس حیدر آباد           | حافظ عبدالحق صاحب عالیاً و ناندیہ            |
| وکن ٹریڈریس مغل پورہ حیدر آباد          | مکتبہ دارالسلام انت ناگ شیر                  |
| محفوظ بک ڈپوٹی گاؤں، خیر بک ڈپوڑ سریانج | اسلامک بک سینٹر، بتر گدا، بنگلور             |
| کوونور اسٹرپ ائر ز او گ آباد            | اسلامک انفار میشن سینٹر کراچی                |

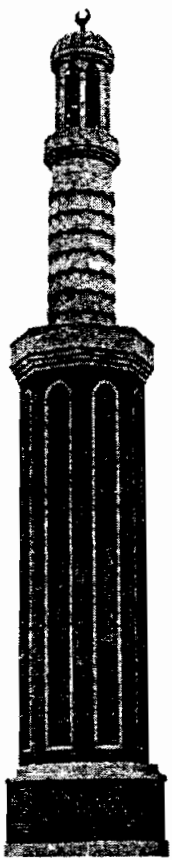


# فہرست

| نمبر شمار | عنوان                          | صفحہ |
|-----------|--------------------------------|------|
| ۱         | عرض مؤلف                       | 7    |
| ۲         | ایک وضاحت                      | 9    |
| ۳         | خطباء اور سامعین کی ذمہ داریاں | 15   |
| ۴         | اللہ پر توکل                   | 19   |
| ۵         | وقوع قیامت                     | 32   |
| ۶         | تقلید اور شریعت                | 51   |
| ۷         | آپ کی ذمہ داری                 | 70   |
| ۸         | اللہ کی رحمت اور اس کا غضب     | 79   |
| ۹         | فضول خربی معاشرے کا بوجھ       | 95   |
| ۱۰        | اللہ عالیٰ حکمت والا ہے        | 113  |
| ۱۱        | رسالت اور بشریت                | 127  |

|     |                                      |    |
|-----|--------------------------------------|----|
| 150 | وسیلہ کیا ہے؟                        | ۱۲ |
| 176 | جذبہ اطاعت                           | ۱۳ |
| 185 | موت مومن کی نگاہ میں                 | ۱۴ |
| 208 | وضوء اور غسل کیسے کریں؟              | ۱۵ |
| 233 | تعارض انکار کی دلیل نہیں             | ۱۶ |
| 240 | حدیث کے بغیر قرآن کا سمجھنا ممکن ہے۔ | ۱۷ |
| 255 | حمد شیعین کرام کی امانت اور صداقت    | ۱۸ |
| 268 | آسان نکاح                            | ۱۹ |
| 280 | اولاد کی تربیت                       | ۲۰ |
| 297 | نقوش تربیت                           | ۲۱ |
| 306 | عورت شریعت کی نگاہ میں               | ۲۲ |
| 321 | طلبہ سے خطاب                         | ۲۳ |
| 336 | پندرہویں شعبان                       | ۲۴ |





بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
رَبِّ الْجَمَ�لِيْنَ

اللَّهُمَّ إِنِّي أُخْرَجْتُ مِنْ بَيْتِكَ الْمُطْهَرِ  
وَلَا أَعْلَمُ بِمِيَاهِنِّي إِذَا دَخَلْتُ مِنْهُ

# عرض مؤلف

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيد الأنبياء والمرسلين وعلى آله وأصحابه أجمعين - أما بعد:

مجھنا چیز پر اللہ کے بے شمار احسانات میں سے اس کا ایک عظیم احسان ہے یہ کہ جمعہ کے خطبوں کا یہ دوسرا جموعہ! "جمعہ کے خطے" آپ کے ہاتھوں میں ہے اس سے قبل "خطبات نور" کے نام سے خطبوں کا ایک جموعہ آپ کے ہاتھوں میں آچکا ہے۔ اللہ کا شکر ہے کہ بہت جلد "خطبات نور" کو مقبولیت حاصل ہو گئی اور ایک سال کے عرصہ میں اس کا دوسرالیٰ یعنی شائقین کے ہاتھوں میں پہنچ گیا۔ فلٹہ الحمد اولاً و آخرًا اس دوران احباب اور مخلصین کے گرانقدر مشورے حاصل ہوتے رہے، اکثر احباب نے "خطبات نور" کی دوسری جلد کا تقاضا کیا۔ کچھ مخلصین نے "خطبات نور" میں چھوٹے ہوئے بعض اہم معاشرتی مسائل اور موضوعات کی طرف توجہ دلائی۔ بعض احباب نے اس بات کی طرف توجہ دلائی کہ "خطبات نور" کے بعض موضوعات مزید تفصیل اور تشریع کے طالب ہیں۔

یہ مشورے کیا تھے جیسے پوچھئے تو ناجیز کی بہت افزائی تھی۔ اس لئے کہ شائقین کے مشوروں کے بعد ہی یہ اندازہ ہوا کہ کتاب پڑھی جاری ہے اور قابلِ لحاظ باقی نوٹ کی جاری ہیں۔ تمام احباب کے نیک مشوروں کے احترام کے ساتھ دعا گو ہوں کہ اللہ تعالیٰ انہیں اس علمی اور دینی خیرخواہی پر اجر عظیم اور صحت و عافیت سے نوازے۔ آمين

"مکتبہ الفہیم" متوکے ذمہ داران پہلے ہی سے دوسری جلد کے لئے تقاضا کر رہے تھے۔ اس تجویز پر بہت ہوئی، اللہ نے توفیق بخشی اور کام کی بسم اللہ ہوئی اور یہ دوسرा جموعہ! "جمعہ کے خطے" آپ کے ہاتھوں میں ہے۔ انداز بیان اور اسلوب وہی ہے جو "خطبات نور" میں آپ ملاحظہ کر چکے ہیں۔ موضوع کا اثبات قرآن کریم کی آیات اور احادیث صحیحہ کی روشنی میں ہے۔

آپ دیکھ رہے ہیں کہ شادی بیاہ کے موقعوں پر قسم قسم کے تکلفات کتنی تیزی کے ساتھ بڑھ رہے ہیں۔ جو بوجہ اللہ کے بنی اسرائیل نے ہماری گردنوں سے اتنا راتھا اسے ہم نے شوق خودنمائی میں اپنی گردنوں میں ڈال لیا۔ دعوتوں کا اہتمام اور باراتیوں کی مہماں نوازی مسابقت فی الارساف کی حد کو پہنچی ہوئی ہے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ کتاب و سنت کا صحیح دین عصر حاضر میں تیزی کے ساتھ پھیلا ہے لیکن ساتھ ہی قسم قسم کی بدعاں اور خرافات نے بھی اسی رفتار سے اپنے دست و بازو پھیلائے ہیں۔ اس لئے معاشرے اور عقائد کی اصلاح کی طرف خصوصی توجہ کی گئی ہے۔

آپ سے گزارش ہے کہ خالی الذہب، ہن ہو کر خالص دینی اور منہجی نکتہ نظر سے مطالعہ کریں۔ ان شاء اللہ تسلی اور شفی ہوگی۔ صواب اللہ کی جانب سے اور خطافش کی جانب سے بغیر شوں پر اطلاع شکریہ کا باعث ہوگی۔

بڑی ناسپاسی ہوگی اگر ان تمام محسینین کا شکریہ نہ ادا کیا جائے جنہوں نے اس علمی سفر میں کسی بھی طرح کا تعاون اور حوصلہ دیا۔ خصوصاً معروف و مشہور علمی شخصیت شیخ صلاح الدین مقبول کا شکر گزار ہوں کہ موصوف نے اپنے مصروف اور قیمتی اوقات میں سے کچھ وقت نکال کر ”خطبات نور“ کا مطالعہ کیا اور اپنی وقیع تقریظ کے ذریعہ کتاب کو عزت بخشی۔ یہ تقریظ ”خطبات نور“ کے دوسرا یہی شیش میں شامل ہے۔

”مکتبہ الفہیم“ مئو کوئی کیے فراموش کیا جا سکتا ہے، جس کی علمی سرپرستی نے کتنی دبی ہوئی چنگاریوں کو کریدا، کتنے سوتوں کو جگایا اور کتنی زنگ آلوں صلاحیتوں کو جلا بخشی، یہ مجموعہ خطبات بھی اسی کی کرم فرمائیوں کا رہیں منت ہے۔ اللہ سے دعا ہے کہ ذمہ دار ان مکتبہ کو منیج سلف پر ثبات اور نیتوں میں اخلاص عطا فرمائے اور ناجیز کی اس حقیر علمی اور دینی خدمت کو شرف قبولیت بخشنے اور اس کو میرے لئے، میرے والدین کے لئے اور میرے اساتذہ کے لئے صدقۃ جاریہ و ذخیرہ آخرت بنائے۔ آمين

نور العین سلفی

استاد کلیہ فاطمۃ الزہراء مئو

۱۹۳۲ء / ۱۹۴۰ء

۱۴۳۵ھ / ۱۹۵۷ء

## ایک وضاحت

یہ وضاحت بعض احباب کے مخوبے پر ان حضرات کے لئے دی جا رہی ہے جو خود تو خطیب اور عالم نہیں ہیں لیکن کسی عالم کے نہ ہونے کی وجہ سے کتاب دیکھ کر مجبوراً وہ خطبہ جماعتی ذمہ داری ادا کرتے ہیں۔

اس علمی بیداری کے زمانے میں بھی یہ شکایت سنی جاتی ہے کہ بعض دیہاتوں میں جمعہ کا خطبہ دینے والے نہیں ملتے، اگر گاؤں میں علماء ہیں بھی تو وہ اپنی ملازمت اور روزی، روٹی کے سلسلہ میں گاؤں سے باہر رہتے ہیں۔ اس لئے مجبوراً خطبہ جمعہ کی ذمہ داری کسی معمولی اردو خواں کو دیدی جاتی ہے وہ کسی طرح اردو عبارت جو لکھی ہوتی ہے اسے سن کر خطبہ کا کام نکال لیتے ہیں۔ لیکن انھیں نہیں معلوم ہوتا کہ خطبہ کیسے شروع کیا جائے اور کیسے ختم کیا جائے۔ جمعہ میں دو خطبے ہوتا ہے اس لئے دونوں خطبوں میں ابتداء اور انتہاء کا مسئلہ ہوتا ہے۔ عام طور سے اردو میں جو خطبات کے مجموعے پائے جاتے ہیں ان میں ابتداء اور انتہاء کے بتانے اور لکھنے کا التزام نہیں کیا جاتا۔ ہاں مناظر اسلام مولانا محمد صاحب جو ناگذھی نے ”خطبات محمدی“ میں اور مولانا عبدالسلام صاحب بستوی نے ”اسلامی خطبات“ میں اس کا التزام کیا ہے۔ (رحمہما اللہ) کم پڑھے لکھے لوگوں کو اس سے کچھ آسانی تو ضرور ہو جاتی ہے لیکن کتاب کی ضخامت بہت بڑھ جاتی ہے اور بار بار چند عبارتوں کا اعادہ لازم آتا ہے اس لئے مناسب سمجھا گیا کہ کتاب کے شروع میں خطبہ کی ترتیب اور ابتداء خطبہ و انتہاء خطبہ کے کچھ کلمات اور اذکار لکھ دیئے جائیں۔ تاکہ کتاب سے دیکھ کر خطبہ پڑھنے والوں کو آسانی ہو۔

صحیحین میں اور صحیحین کے علاوہ حدیث کی دوسری کتابوں میں کثرت سے روایتوں میں اس کا ذکر تو ملتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کھڑے ہوئے یا منبر پر بیٹھے پھر

اللہ کی حمد و ثناء بیان کی۔ لیکن حمد و ثناء کے کیا کلمات تھے اس کا ذکر نہیں ملتا۔ صرف خطبہ حاجت میں اس کا ذکر ملتا ہے، اس کے بھی کلمات میں کافی فرق ہے۔ اس لئے ایسا کوئی بھی ذکر جو اللہ کی حمد و ثناء پر مشتمل ہو اس سے خطبہ کا آغاز کیا جاسکتا ہے۔ زیادہ قابل اعتماد بات یہی ہے۔ آگے ہم خطبہ حاجت کے کلمات سنن ابن ماجہ کے حوالہ سے نقل کریں گے۔ خطبہ کے شروع میں اس کو پڑھا جاسکتا ہے۔

رہایہ مسئلہ کہ خطبہ کن کلمات پر ختم کیا جائے تو اس سلسلہ میں عرض ہے کہ حافظ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے زاد المعاد میں لکھا ہے کہ بنی کریم ﷺ اپنا خطبہ استغفار پر ختم کرتے تھے۔ (زاد المعادج اص ۱۸۷)

اس لئے کسی بھی ایسے ذکر پر خطبہ ختم کیا جاسکتا ہے جو دعاء اور استغفار پر مشتمل ہو۔ چند اختتامی اذکار آگے آرہے ہیں۔

جمعہ میں دو خطبہ ہوتا ہے۔ اس کی دو شکل ہے۔ ایک تو یہ کہ پہلے خطبہ میں صرف خطبہ حاجت اور سورہ ق کی تلاوت پر اکتفاء کریں اس کے بعد دعاء اور استغفار کر کے بیٹھ جائیں، تھوڑی دیر بعد دوسرے خطبہ کے لئے کھڑے ہوں اور حمد و ثناء کے بعد کتاب کے اندر لکھئے ہوئے خطبوں میں سے کوئی خطبہ پڑھیں۔ اور اخیر میں دعاء اور استغفار کے بعد منبر سے یونچ آجائیں اور بعد اقامت نماز جمعہ ادا کریں۔

دوسری صورت یہ ہے کہ پہلے خطبہ میں خطبہ حاجت اور سورہ ق کی تلاوت کے بعد کتاب میں لکھئے ہوئے خطبوں میں سے کوئی خطبہ پڑھیں اور کسی نکتہ پر خطبہ بند کر کے بیٹھ جائیں اس کے بعد پھر کھڑے ہوں اور حمد و صلوٰۃ کے بعد حسب ضرورت خطبہ کا باقی حصہ سنائیں اور اخیر میں دعاء اور استغفار کے بعد منبر سے یونچ اتر جائیں اور بعد اقامت نماز جمعہ ادا کریں۔

اب اخیر میں خطبے کی پوری ترتیب ملاحظہ فرمائیں:

پہلا خطبہ

(۱) خطبہ حاجت۔

(۲) اس کے بعد سورہ ق کی تلاوت۔

(۳) اس کے بعد اردو خطبہ اور دعاء اور استغفار یا صرف دعاء اور استغفار۔

(۴) اس کے بعد تھوڑی دیر بیٹھنا۔

دوسرا خطبہ

(۱) خطبہ حاجت یا حمد و صلوٰۃ پر مشتمل کوئی مختصر خطبہ۔

(۲) اردو خطبہ جو باقی رہ گیا ہے۔

(۳) اخیر میں دعاء اور استغفار۔

خطبہ حاجت مع سورہ ق

”إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ لِلَّهِ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ (سورہ آل عمران: ۱۰۲)

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَئَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُ بِهِ وَالْأَرْحَامَ، إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ (سورہ نامہ: ۱)

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا، يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِيعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾ (سورہ الأحزاب: ۷۰-۷۱) (شنan ابن ماجہ: ۱۸۹۲)

أَمَّا بَعْد! إِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرَ الْهَدِيَّ هَدِيُّ مُحَمَّدٍ ﷺ وَشَرَّ الْأُمُورِ مُخْدَثَاتُهَا وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ“ (صحیح مسلم: ۸۶۷)

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

قَ وَ الْقُرْآنِ الْمَجِيدِ ۝ بَلْ عَجِيبًا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ  
الْكُفَّارُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ۝ إِذَا مَنَّا وَ لَمَّا تَرَبَّا ۝ ذَلِكَ رَجُحٌ بَعِيدٌ ۝  
قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ ۝ وَ عِنْدَنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ ۝ بَلْ كَذِيلُوا  
بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَرْيِجٍ ۝ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ  
كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَ زَيَّنَاهَا وَ مَا لَهَا مِنْ فُرُوجٍ ۝ وَ الْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَ الْقِيَمَا فِيهَا  
رَوَاسِيَ وَ أَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيْجٍ ۝ تَبَصَّرَهُ وَ ذُكْرَاهُ لِكُلِّ عَبْدٍ  
مُنْبِيْبٍ ۝ وَ نَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَرَّكًا فَانْتَبَثَنَا بِهِ جَهْنَمٌ وَ حَبَّ الْحَصِيدِ ۝  
وَ التَّخْلُلَ بِسْقِتَنِ لَهَا طَلْعٌ نَّبِيْدُ ۝ رِزْقًا لِلْعَبَادِ ۝ وَ أَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتَانِ  
كَذِيلَ الْخُرُوجِ ۝ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمٌ نُوحٌ وَ أَصْحَبُ الرَّسِّ وَ ثَمُودٌ ۝ وَ  
عَادٌ وَ فِرْعَوْنُ وَ إِخْوَانُ لُوطٍ ۝ وَ أَصْحَبُ الْأَيْكَةَ وَ قَوْمٌ تُبَيَّعٌ كُلُّ كَذَبَ  
الرَّسُولُ فَعَقَ وَ عَيْدَ ۝ أَفَعَيْنَا بِالْخُلُقِ الْأَوَّلِ ۝ بَلْ هُمْ فِي لَبِسٍ مِنْ خَلْقِ  
جَدِيدٍ ۝ وَ لَقْدْ خَلَقْنَا إِلَّا نَسَانَ وَ نَعْلَمُ مَا تُوَسِّعُ بِهِ نَفْسَهُ ۝ وَ نَحْنُ  
أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ۝ إِذْ يَنَالُ الْمُتَاقِيْنَ عَنِ الْيَمِينِ وَ عَنِ  
الشَّمَائِلِ قَعِيدٌ ۝ مَا يَلْفُظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدِيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ۝ وَ جَاءَتْ  
سَكَرَّةُ الْمُوْتِ بِالْحَقِّ ۝ ذَلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيدُ ۝ وَ نُفْخَ فِي الصُّورِ ۝ ذَلِكَ  
يَوْمُ الْوَعِيدِ ۝ وَ جَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَاعِيٌّ وَ شَهِيدٌ ۝ لَقْدْ كُنْتَ فِي  
غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنْكَ غُطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ۝ وَ قَالَ

قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَى عَتَيْدٍ ﴿الْقِيَّا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَارٍ عَنِيهِ﴾ مَنَاعَ  
 لِلْخَيْرِ مُعْتَدِلْ مُرِيبٌ ﴿إِلَيْهِ جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أَخَرَ فَالْقِيَّةُ فِي الْعَذَابِ  
 الشَّرِيدُ﴾ قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِنْ كَانَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٌ ﴿  
 قَالَ لَا تَخْتَصُّوا لَدَيْنِي وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِأَوْعِيدِ﴾ مَا يُبَدِّلُ الْقَوْلُ  
 لَدَيْنِي وَمَا أَنَا بِظَلَامٍ لِلْعَيْدِ ﴿يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلَاتِ وَ  
 تَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ﴾ وَأَزْلَفَتُ الْجَنَّةَ لِلْمُتَقِّيِّينَ غَيْرَ بَعِيدٌ ﴿هَذَا مَا  
 تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَابٍ حَفِيظٌ﴾ مَنْ خَشِيَ الرَّحْنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقُلْبٍ  
 مُنْبِيْبٌ ﴿إِدْخُوهَا بِسَلِيمٍ﴾ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ ﴿لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ فِيهَا وَ  
 لَدَيْنَا مَزِيدٌ﴾ وَكَمْ أَهْلَكَنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرِنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُمْ بَطْشًا  
 فَنَقَبُوا فِي الْبِلَادِ هَلْ مِنْ مَحِيصٍ﴾ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِمَنْ كَانَ لَهُ  
 قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمِيعُ وَهُوَ شَهِيدٌ﴾ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا  
 بَيْنَهُمَا فِي سَتَةٍ آيَاتٍ وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُغُوبٍ ﴿فَاصِرِّ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَ  
 سَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُوعِ الشَّمْسِ وَ قَبْلَ الغُرُوبِ﴾ وَمِنَ الَّيلِ  
 فَسَبِّحْهُ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ﴾ وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَكَانٍ  
 قَرِيبٍ ﴿يَوْمَ يَسْعَونَ الصَّيْحَةَ بِالْعَقْدِ﴾ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴿إِنَّا نَحْنُ  
 نُهْيٰ وَنُهْيِتُ وَإِلَيْنَا الْبَصِيرُ﴾ يَوْمَ شَقَقَ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سَرَاعًا ذَلِكَ  
 حَشْرٌ عَلَيْنَا يَسِيرٌ ﴿نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَارٍ﴾  
 فَذَكِرْ بِالْقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدٌ

## اختتامی اذکار

- دعاء اور استغفار کے کچھ اذکار نیچے لکھے جا رہے ہیں ان میں سے کوئی ایک پڑھ کر پہلا خطبہ ہے تو یہ جائیں اور دوسرا خطبہ ہے تو منبر سے نیچے اتر جائیں۔
- ۱۔ أَقُولُ قَوْلِي هَذَا، أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ.
  - ۲۔ رَبَّنَا آتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ، رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْرَانِا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غَلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَوْفٌ رَّحِيمٌ.
  - ۳۔ يَغْفِرُ اللَّهُ لَنَا وَلَكُمْ، وَاللَّهُ أَعْلَى وَأَجْلُ، وَاللَّهُ أَعْلَى وَأَجْلُ، وَاللَّهُ أَعْلَى وَأَجْلُ.
  - ۴۔ أَللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي وَلِأَمَّةٍ مُحَمَّدٍ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي وَلِأَمَّةٍ مُحَمَّدٍ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي وَلِأَمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ، وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ.
  - ۵۔ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَا عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعْنَكُمْ تَذَكَّرُونَ، اذْكُرُوا اللَّهَ يَدْكُرُكُمْ وَادْعُوهُ يَسْتَجِبُ لَكُمْ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَعْلَى وَأَرْكَى وَأَعْزَّ وَأَهْمَّ وَأَكْبَرُ.
  - ۶۔ أَللَّهُمَّ إِنَا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الْفَتْنَ، مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ، وَأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ.
  - ۷۔ أَقُولُ قَوْلِي هَذَا وَأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُؤْمِنِينَ، إِنَّهُ تَعَالَى جَوَادٌ مَلِكٌ بَرٌ رَّحِيمٌ. وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهِ.
- نوٹ: یہ ساتوں اختتامی اذکار ”خطبات محمدی“ سے ماخوذ ہیں۔

## خطباء اور سامعین کی ذمہ داریاں

نبی کریم ﷺ کی خدمت میں بتوحیم کا جو وفد آیا تھا اس میں عمرو بن احتمم تیسی بھی تھے، یہ بڑے پائے کے فضح و بلبغ اور بر جستہ گو خطیب تھے، اپنی حاضر جوابی اور جادو بیانی سے بات کارخ موز دیتے تھے، رسول اللہ ﷺ سے جب انہوں نے سحر انگیز گفتگو کی تو آپ ان کی زور بیانی سے بہت متاثر ہوئے اور آپ نے فرمایا: ”إِنَّ مِنَ الْبَيْانِ لَسِحْرًا“ بیشک بعض بیان جادو ہوتا ہے۔ (صحیح بخاری، نکاح ر ۳۱۳۶)

اس میں شک نہیں کہ جہاں تلوار کام نہیں کرتی وہاں جادو بیانی اپنا اثر دکھاتی ہے۔ زور خطابت سے ہواں کارخ موز اجا سکتا ہے، انکار و خیالات کو نیارنگ دیا جاسکتا ہے۔ گرم کو نرم اور نرم کو گرم کیا جاسکتا ہے۔ زور کلام کی یہ جادو گری اگر خیر کے لئے ہے تو قابل تعریف اور باعث ثواب ہے اور اگر شر کے لئے ہے تو قابل مذمت اور باعث عذاب ہے۔

انبیاء کرام کی زندگی کا اصل مقصد قوم کی رہنمائی، اللہ کے احکامات کی تبلیغ اور تزکیہ نفس ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ انہیں فصاحت و بلاغت اور قادر الکلامی کا اوارف حصہ عطا فرماتا تھا، ان کی ہربات دل کی آواز ہوتی تھی، ان کی نیتوں میں اخلاص اور سچائی ہوتی تھی، ریاء اور تصنیع سے وہ مبراہوتے تھے۔ اس لئے ان کے کلام میں زور اور تاثیر ہوتی تھی۔

علماء کرام اور خطباء عظام انبیاء کرام کے جانشیں اور وارث ہوتے ہیں اس لئے ان کی تقریروں اور خطبوں میں بھی وہی اوصاف ہونے چاہئیں جو انبیاء کرام کے

ہوا کرتے تھے۔ ذیل میں کچھ اوصاف دیئے جا رہے ہیں جو کتاب و سنت سے ماخوذ ہیں۔

- ۱۔ خطیب کو خود قدوہ اور نمونہ ہونا چاہئے، ایسا نہ ہو کہ قول فعل میں تضاد ہو، کہے کچھ اور کرے کچھ۔
- ۲۔ نیتوں میں اخلاص اور سچائی ہو، بات دل سے نکلے اور دل پر اثر کرے۔
- ۳۔ ہربات کتاب و سنت کی روشنی میں ہو اور صحت کے معیار سے گرفتار نہ ہو۔
- ۴۔ انداز بیان جاذب اور پُر کشش ہو لیکن لفاظی اور موضوعات سے اجتناب ہو۔
- ۵۔ خطبہ علمی اور پُرمغز ہو، تیاری کے بعد ہوتا کہ ہر ہفتہ قوم کے سامنے کوئی مخصوص پیغام جائے۔
- ۶۔ خطبہ سامعین کی اصلاح اور ترقی کیے کے لئے ہوتا ہے اس لئے ہمیشہ یہ بات ملاحظہ خاطر رہے کہ سامعین ہمارے مدعو ہیں حریف نہیں ہیں۔
- ۷۔ خطیب کو متحمل مزاج اور حليم الطبع ہونا چاہئے، سامعین میں موافق، مخالف ہر قسم کے لوگ ہوتے ہیں، اگر خطیب میں قوت برداشت نہیں ہو گی تو تلقیدات کوں کر دہنی انتشار کا شکار ہو جائے گا اور خطبہ کا مقصد فوت ہو جائے گا۔
- ۸۔ تلقید اور تبصرہ سے کوئی بچتا نہیں ہے، سب کو اس مرحلے سے گزرنا پڑتا ہے، ایسے وقت میں جہاں صبر و تحمل سے کام لینا ہے وہی عزم و ہمت سے بھی کام لینا ہے، اگر عزیمت واستقامت سے کام نہ لیا جائے تو دعوت و تبلیغ جوانبیاء کرام کا مشن ہے وہ ٹھپ ہو جائے گا۔
- ۹۔ خطبہ کا موضوع مقتضائے حال کے مطابق ہونا چاہئے۔ یعنی موقع محل اور حالات و ضروریات کی پوری رعایت ہو۔

۱۰۔ وقت کا خاص لحاظ رکھا جائے اور محدود وقت میں موضوع کا حق ادا کر دیا جائے۔  
ایجاد مخل اور اطنا ب ممل سے پچنا چاہئے۔

### سامعین کی ذمہ داریاں

جیسے علماء اور خطباء کی ذمہ داریاں ہیں ایسے ہی عوام اور سامعین کی بھی کچھ  
ذمہ داریاں ہیں۔ ذیل میں بعض ذمہ داریوں کو بیان کیا جا رہا ہے۔ دھیان دیں اور  
عمل کریں۔

۱۔ جمعہ کے لئے مسجد میں آنے سے پہلے غسل کر لیں، اچھا اور صاف ستر اکپڑا  
زیب تن کر لیں، اگر میر ہوتے تمل یا خوشبو استعمال کر لیں۔

۲۔ جمعہ کے لئے مسجد میں سوریے اذان سے پہلے آئیں تاکہ زیادہ ثواب پائیں۔  
خطیب کے ممبر پر بیٹھنے کے بعد آئیں گے تو فرشتوں کے رجڑ میں آپ کا نام  
درج نہیں ہوگا۔ اور سوریے آنے کے مخصوص ثواب سے آپ محروم ہو جائیں  
گے۔

۳۔ دوران خطبہ سامعین کو امام کی طرف رخ کر کے بیٹھنا چاہئے اور پوری توجہ سے  
خطیب کی بات سننی چاہئے۔

۴۔ خطبہ کے دوران خاموشی سے خطبہ سننے کا حکم ہے، بات کرنا سخت منع ہے یہاں  
تک کہ اگر کوئی بات کر رہا ہو تو اس کو چپ کرانے کو بھی لغو کام کہا گیا ہے۔

۵۔ اگر دوران خطبہ کوئی آئے تو ہلکی سی دور کعت تحریۃ المسجد پڑھنے کے بعد بیٹھنے کا حکم  
ہے۔ نبی ﷺ ایک مرتبہ خطبہ دے رہے تھے دوران خطبہ ایک شخص آیا اور سنت  
پڑھے بغیر بیٹھ گیا تو نبی ﷺ نے اس کو اٹھا کر دور کعت پڑھنے کا حکم دیا۔ اس

- سے مسئلہ کی اہمیت سمجھی جا سکتی ہے۔
- ۶۔ گردنیں پھاند کر آگے جانے سے پرہیز کرنا چاہئے اور ساتھ بیٹھنے ہوئے دو آدمیوں میں سے کسی کو ہٹانا نہیں چاہئے۔
- ۷۔ اگر اذان ہو رہی ہو تو آنے والا رک کر اذان کا جواب دے گا، دعاء پڑھنے گا۔ اس کے بعد دور کعت (تحیۃ المسجد) پڑھنے گا۔ اس کے بعد بیٹھنے گا۔
- ۸۔ پہلے آنے والوں کو آگے بیٹھنا چاہئے تاکہ بعد میں آنے والوں کے لئے جگہ خالی رہے۔
- ۹۔ اگر امام کی کوئی بات سمجھ میں نہیں آئی تو تنقید کا دروازہ نہ کھولئے، سنجیدگی سے افہام و تفہیم کا راستہ اختیار کریں۔
- ۱۰۔ دعوت دین ہر مسلمان کی ذمہ داری ہے، اس لئے آپ خطبہ جمعہ میں جو شیں اسے اپنے اہل و عیال اور دوست و احباب تک پہنچانے کی کوشش کریں۔



# اللہ پر توکل

نکات:

- (۱) توکل کی فضیلت
- (۲) توکل کب؟
- (۳) توکل کی مثالیں اور اس کا شمرہ

## توکل کی فضیلت

اللہ پر توکل اور اعتقاد انسانی طبیعت کا ایک ایسا خاصہ ہے کہ جب تک اللہ پر بھروسہ نہ کر لیا جائے اس وقت تک چین اور سکون حاصل نہیں ہو سکتا۔ اسی لئے قرآن پاک میں اور احادیث رسول میں بار بار توکل کا حکم دیا گیا ہے اور توکل کرنے والوں کی تعریف کی گئی ہے۔ اللہ عزوجل کا ارشاد گرامی ہے:

﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَّمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ﴾ (آل عمران: ۱۵۹)

ترجمہ: آپ لوگوں سے مشورہ کر لیا کریں اور مشورے کے بعد جب ارادہ پکا ہو جائے تو اللہ پر بھروسہ کیجئے اور قدم بڑھایئے بے شک اللہ تعالیٰ بھروسہ کرنے والوں کو پسند کرتا ہے۔

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرَ اللَّهُ وَجَلَّتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلَيَّتْ عَلَيْهِمْ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَوْئَلُونَ﴾ (الانفال: ۲)

ترجمہ: حقیقت میں مومن تو وہ لوگ ہیں کہ جب اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے تو ان کے دل کا نپ اٹھتے ہیں اور جب اللہ کی آیتیں انھیں پڑھ کر سنائی جاتی ہیں تو ان کے ایمان

میں اضافہ ہو جاتا ہے اور وہ اپنے رب پر اعتماد کرتے ہیں۔

﴿وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا، وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بِالْعِلْمِ أَمْرُهُ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ عَذْرًا﴾ (۳۸/۶۵)

ترجمہ: جو شخص اللہ سے ڈرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے لئے چھکارے کی شکل پیدا کر دیتا ہے اور اس کو ایسی جگہ سے روزی دیتا ہے جس کا اس کو وہم و گمان بھی نہیں ہوتا، اور جو کوئی اللہ پر بھروسہ کرے گا تو اللہ اس کو کافی ہو گا۔ اللہ تعالیٰ اپنا کام پورا کر کے رہے گا۔ بے شک اللہ نے ہر چیز کے لئے ایک اندازہ مقرر کر رکھا ہے۔

﴿قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَذْعُونَ مِنْ ذُنُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهُ بِضُرٍّ هُلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرَّهُ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هُلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾ (آل عمران: ۳۸/۳۹)

ترجمہ: اے نبی ﷺ آپ ان سے کہیں، اچھا یہ تو بتاؤ اللہ کو چھوڑ کر جھیس تم پکارتے ہو، اگر اللہ مجھے کوئی تکلیف پہنچانا چاہے تو کیا یہ اس کے نقصان کو دور کر سکتے ہیں یا اللہ مجھ پر مہربانی کرنے کا ارادہ فرمائے تو کیا یہ اس کی مہربانی کو روک سکتے ہیں؟ آپ کہہ دیں کہ اللہ مجھے کافی ہے، تو کل کرنے والے اسی پر توکل کرتے ہیں۔

توکل کی فضیلت میں بہت ساری آیتیں قرآن پاک کے اندر ہیں ان میں سے صرف چار آیتیں آپ کو سنائی گئی ہیں۔ پہلی آیت میں واضح کیا گیا ہے کہ جو لوگ اللہ پر اعتماد اور بھروسہ کرتے ہیں اللہ تعالیٰ ان سے محبت کرتا ہے، دوسری آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ اللہ پر اعتماد کرنا ایمان کی علامت اور پہچان ہے۔ تیسرا آیت میں اس بات کی خصامت دی گئی ہے کہ جو لوگ اللہ پر توکل کرتے ہیں، اللہ ان کو لفایت کرتا ہے اور ان کی مشکلات کو دور فرماتا ہے۔ چوتھی آیت کے اندر اللہ پر توکل کی ترغیب اور تعلیم

دی گئی ہے۔

اب تجویہ آپ کو اللہ کے رسول ﷺ کی ایک صحیح حدیث سنائی جا رہی ہے  
ساعت فرمائیں اور توکل کی اہمیت پر غور کریں۔

عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما حدیث کے راوی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک مرتبہ فرمایا کہ میری امت کے ستر ہزار لوگ جنت میں بغیر کسی حساب اور عذاب کے داخل ہوں گے آپ یہ فرمایا کہ اسٹھنے اور گھر کے اندر چلے گئے آپ کے جانے کے بعد صحابہ کرام آپس میں تبصرہ کرنے لگے کہ یہ ستر ہزار کون لوگ ہو سکتے ہیں؟ کوئی کہہ رہا ہے کہ یہ ستر ہزار وہ لوگ ہوں گے جن کو صحابیت کا شرف حاصل ہوا۔ کوئی کہہ رہا ہے کہ یہ وہ لوگ ہوں گے جو اسلام کی حالت میں پیدا ہوئے نہ کفر و شرک کا زمانہ پایا اور نہ کفر و شرک کیا۔ ان کے علاوہ بھی تبصرے ہوئے۔ اتنے میں رسول اللہ ﷺ نکل کر باہر آگئے اور فرمایا کیا تبصرہ ہو رہا ہے؟ لوگوں نے بتایا۔ اس کے بعد آپ نے فرمایا! یہ وہ لوگ ہوں گے جو نہ خود جھاڑ پھوک کرتے ہیں اور نہ کسی سے کرواتے ہیں اور نہ کسی طرح کی بدفائلی لیتے ہیں، بلکہ اپنے رب پر بھروسہ کرتے ہیں۔ (فضیلت سن کر) عکاشہ بن محسن کھڑے ہوئے اور کہا اللہ کے رسول دعا کر دیجئے کہ اللہ تعالیٰ مجھے انھیں لوگوں میں کر دے، آپ نے فرمایا! تم انھیں لوگوں میں سے ہو۔ پھر ایک اور آدمی کھڑا ہوا اور کہا! اللہ کے رسول دعا فرمادیں اللہ تعالیٰ مجھے بھی انھیں لوگوں میں سے کر دے آپ نے فرمایا! عکاشہ تم سے بازی مار لے گے۔

(صحیح بخاری، طب، باب من اکتوی/ ۵۷۰۵)

قرآن کی آیات کے ذریعہ یاد دعاء ماثورہ کے ذریعہ جھاڑ پھوک کرنا جائز ہے لیکن اللہ پر توکل اور اعتماد کرنا اس سے اوپنجا اور افضل مقام ہے اس لئے اللہ پر توکل اور اعتماد کرنے والے کو اور ان لوگوں کو جو بدفائلی اور بدشکونی سے پرہیز کرتے

ہیں۔ بغیر حساب و کتاب جنت میں جانے کی خوشخبری دی گئی ہے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو جب آگ میں ڈالا جا رہا تھا تو انہوں نے یہ دعا پڑھی تھی۔ ”حسبنا اللہ ونعم الوکيل“ ہمیں اللہ کافی ہے اور وہ بہترین کارساز ہے۔ اور یہی دعا نبی ﷺ نے اس وقت پڑھی تھی جب آپ کو ڈرانے کے لئے کافروں نے کہلا بھیجا تھا کہ آپ سے مقابلے کے لئے دشمن بڑی تعداد میں جمع ہیں۔ لہذا ان سے ڈریے۔ لیکن آپ اور آپ کے صحابہ ڈرے نہیں بلکہ ان کے ایمان میں مزید پختگی پیدا ہو گئی اور آپ کی زبان مبارک سے یہی دعائیٰ ”حَسْبِيَ اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ“ مجھے اللہ کافی ہے اور وہ بڑا اچھا کارساز ہے۔ (صحیح بخاری، تفسیر سورہ آل عمران ۳۵۶۲)

## توکل کب؟

اکھی تک آپ کو کتاب و سنت کی روشنی میں توکل کی اہمیت اور فضیلت بتائی جا رہی تھی اب آئیے آپ کو بتایا جائے کہ توکل کا مطلب کیا ہے۔ اگر کوئی آدمی دوڑ، دھوپ نہ کرے، ہاتھ پاؤں اور عقل و دماغ استعمال نہ کرے اور اپنی اس سستی اور کاملی کو اللہ پر توکل سے تعبیر کرے۔ تو کیا اس کو توکل کہا جائے گا؟ ظاہر ہے یہ توکل نہیں ہے، یہ سستی، کاملی، لاپرواہی اور غیر ذمہ داری ہے اور یہ اسلام کی تعلیم نہیں ہے۔ اسلام کی تعلیم کیا ہے؟ حدیث سنئے۔

آیت کریمہ ”حسبنا اللہ ونعم الوکيل“ کی تفسیر کرتے ہوئے حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے مند احمد، سنن ابو داود اور سنن نسائی کے حوالے سے ایک روایت نقل کی ہے جس کے راوی عوف بن مالک ہیں۔

وہ کہتے ہیں کہ نبی ﷺ نے دو آدمیوں کے پیچے ایک فیصلہ کیا تو جس کے

خلاف فیصلہ ہوا تھا اس نے جاتے ہوئے کہا "حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ" نبی ﷺ نے کہا! اس آدمی کو واپس بلاو (جب آیا تو) آپ نے کہا! ابھی تم نے کیا کہا تھا؟ اس نے کہا میں نے "حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ" کہا تھا۔ نبی ﷺ نے اس سے کہا: سنو! اللہ تعالیٰ عجز پر ملامت کرتا ہے۔ پہلے اپنی عقل استعمال کرو اس کے بعد اگر بجورہ ہو جاؤ (اور اپنا کام نہ کر سکو) تب کہو "حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ"

جامع ترمذی کی ایک اور روایت سماعت فرمائیں۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ایک شخص نبی ﷺ کے پاس آیا اور اس نے کہا! اللہ کے رسول تو کل کا کیا مطلب ہے؟ پہلے اپنی اونٹی باندھوں اس کے بعد اللہ پر توکل کروں یا اونٹی کھلی چھوڑ دوں اور اللہ پر بھروسہ کروں؟ آپ نے فرمایا "اعقلہما و توکل" پہلے باندھو پھر توکل کرو۔ (جامع ترمذی، ابواب القیمة، باب نمبر ۲۲ حدیث نمبر ۲۶۳۶)

دو حدیثیں آپ کو سنائی گئی ہیں۔ دونوں سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ پہلے اپنی صلاحیت استعمال کی جائے گی اللہ نے اپنے فضل سے ہمیں عقل اور دماغ، احساس اور شعور عطا فرمایا ہے اس لئے اپنے تمام سائل میں ہم عقل و شعور کو استعمال کریں گے اور ضرورت پڑنے پر اصحاب الرائے سے اپنے احباب سے مشورہ بھی لیں گے، تمام انسانی وسائل اختیار کرنے کے بعد جب ارادہ کی ایک معاملہ پر پختہ ہو جائے تو اللہ پر بھروسہ کر کے عملی قدم اٹھائیں گے۔ مستقبل کافیصلہ اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ اس طریقے عمل کا نام توکل ہے۔ توکل کا مطلب یہ نہیں ہے کہ آپ ہاتھ پاؤں باندھ کر بیٹھے رہیں اور انتظار کریں کہ لقہہ میرے منہ میں آ جائے گا۔ آپ جانتے ہیں کہ جانور کھلا چھوڑ دیا جائے گا تو کہیں بھی بھاگ سکتا ہے، کم ہو سکتا ہے لیکن اس کے باوجود آپ جانور کھلا چھوڑ کر رکھیں اور کہیں اللہ مالک ہے میں نے اللہ پر بھروسہ کیا ہے غائب نہیں ہو گا۔ یہ توکل نہیں یہ حماقت اور عجز ہے۔ اللہ تعالیٰ اس طرح کے عجز کو پسند

نہیں کرتا۔

اللہ نے دنیا میں اسباب، وسائل اور ذرائع پیدا کئے ہیں اور آپ کو اللہ نے ہاتھ پاؤں اور عقل و دماغ عطا کیا ہے، آپ اسباب و وسائل کو اور اپنے دماغ کو استعمال کریں گے تو اللہ کی سنت جاریہ پر عمل کرنے والے ہوں گے اور اگر اللہ کی سنت سے اخراج کریں گے تو نقصان اور خسارہ اٹھائیں گے اور اللہ کی مدد سے محروم رہیں گے۔ توکل کا یہ مفہوم واضح ہو جانے کے بعد اب ہم آپ کو توکل کی مثالیں دینا چاہیں گے جن سے آپ اندازہ کر سکیں گے کہ اللہ پر توکل کا نتیجہ کیا ہے اور اس کا فائدہ کس طرح حاصل ہوتا ہے۔

### توکل کی مثالیں اور اس کا شرہ

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ حدیث کے راوی ہیں کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ نے بنو اسرائیل کے ایک آدمی کا ذکر فرمایا کہ اس نے ایک آدمی سے ایک ہزار دینار بطور قرض طلب کیا۔ اس آدمی نے کہا ٹھیک ہے (قرض دوں گا) لیکن کوئی گواہ لاو جو ضرورت پڑنے پر گواہی دے۔ تو قرض مانگنے والے آدمی نے کہا ”کفی باللہ شہیدا“ اللہ کی گواہی کافی ہے (کیا کرو گے کوئی گواہ بننا کر) اس نے کہا چلو ٹھیک ہے لیکن کوئی ضامن پیش کرو (کہ ضرورت پڑنے پر میں اس سے طلب کروں) قرض مانگنے والے نے کہا ”کفی باللہ کفیلًا“ اللہ سے بڑھ کر کون ضامن ہو سکتا ہے۔ اس نے کہا صحیح کہتے ہو۔ اس کے بعد اس نے ایک ہزار دینار قرض اس کو دے دیا اور قرض ادا یگی کی ایک مدت مقرر کر دی۔ مستقرض کو (تجارت کی غرض سے) سمندر کا سفر کرنا تھا۔ وہ سفر کر کے گیا اور جب قرض ادا کرنے کا وقت آیا تو وہ روپیے لے کر سمندر کے پاس آیا لیکن وقت پر اس کو کوئی کشتی نہیں مل سکی۔ اور وعدے کا

وقت آگیا تھا۔ لہذا اس نے ایک لکڑی تلاش کی اور اندر سے اس کی کھدائی کر کے سوراخ کر دیا اور اسی سوراخ میں ایک ہزار دینار اور اپنا ایک خط رکھ کر اچھی طرح بند کر دیا۔ وہ مہربند لکڑی لے کر سمندر کے پاس آیا اور کہا۔ اللہمَ إِنِّي تَعْلَمُ أَنِّي كُنْتُ تَسْأَلَ فَلَا نَأْلَفُ دِينَارًا فَقُلْتُ كَفِيلًا فَقُلْتُ كَفِي بِاللَّهِ كَفِيلًا فَرَضَيْتُ بِكَ۔ وَسَأَلْتُنِي شَهِيدًا فَقُلْتُ كَفِي بِاللَّهِ شَهِيدًا فَرَضَيْتُ بِكَ۔

اے اللہ! تو جانتا ہے کہ فلاں شخص سے میں نے ایک ہزار دینار قرض مانگا تھا تو اس نے مجھ سے کہا ضامن پیش کرو، میں نے کہا اللہ سے بڑھ کر ضامن کون ہو سکتا ہے ضمانت کے لئے اللہ کافی ہے وہ تیری ضمانت پر راضی ہو گیا پھر اس نے گواہ طلب کیا، میں نے کہا اللہ کی گواہی کافی ہے وہ اس پر راضی ہو گیا۔ میں نے بہت کوشش کی کہ کوئی کشتی مل جائے تاکہ میں اس کا قرض اس کو ادا کر دوں لیکن کام نہیں چل سکا۔ دیکھا اس کی امانت تیرے حوالے کرتا ہوں ”وَإِنِّي أَسْتَوْدُ عَنْكُمْ“ یہ کہہ کر وہ لکڑی جس میں روپیہ اور خط تھا سمندر میں پھینک دیا اور واپس آگیا۔

چونکہ قرض واپسی کا وقت آگیا تھا اس نے قرض دینے والا آدمی بھی انتظار میں تھا کہ شاید کوئی کشتی اس کا روپیہ لے کر آجائے۔ اسی انتظار میں وہ سمندر کے پاس آیا وہاں نہ کشتی ملی نہ کوئی آدمی ملا اتفاق سے کیا دیکھتا ہے ایک لکڑی بہتی ہوئی چل آ رہی ہے۔ اسی لکڑی میں اس کا روپیہ تھا۔ (لیکن اس کو معلوم نہیں تھا) خیر اس نے جلوں سمجھ کر لکڑی نکال لی۔ جب لکڑی کو چیڑا تو اس میں اس کا پیسہ اور ایک خط ملا۔ (اس نے رکھ لیا) پھر کچھ دنوں کے بعد جب کشتی ملی تو وہ آدمی جس نے قرض لیا تھا آیا۔ اور ایک ہزار دینار لے کر قرض دینے والے کے پاس گیا اور بطور معنیرت کہا کہ بھائی دیکھئے میں مسلسل کوشش کرتا رہا کہ کوئی کشتی مل جائے اور میں آپ کا قرض واپس کر دوں لیکن اللہ کو منظور نہیں تھا وقت پر نہیں آ سکا۔ جیسے کشتی ملی ہے فوراً آیا ہوں۔

قرض دینے والے نے کہا! اچھا یہ بتاؤ! تم نے میرے پاس کچھ بھیجا ہے؟ اس نے (ہاں کہنے کے بجائے) پھر مذدرت کی کہ کشی نہیں ملی اس لئے وقت پر نہیں آ سکا، ملی ہے اور فوراً آیا ہوں۔

خیر قرض دینے والے نے کہا تم نے لکڑی میں بھر کر جو قرض اللہ کے حوالے کیا تھا اللہ نے اسے پہنچا دیا تمہارا قرض ادا ہو گیا۔ چنانچہ وہ ایک ہزار دینار جو دینے کے لئے اس کے پاس آیا تھا، لے کر واپس چلا گیا۔ (صحیح بخاری، کفارہ: ۲۲۹۱)

اس حدیث میں بڑے فوائد ہیں، کفالات اور گواہی کا مسئلہ، تجارت اور سمندری سفر کا مسئلہ، ایقاو و عده اور ایمان داری کا مسئلہ یہ سارے مسائل قابل توجہ ہیں لیکن سب کو چھوڑ کر ہم اپنے موضوع کی طرف آتے ہیں یعنی اللہ پر توکل اور اعتماد۔

آپ نے سنا کہ قرض دینے والے نے ضابطے کے مطابق کفیل اور گواہ طلب کئے لیکن نہ ملنے پر اللہ پر اعتماد کیا اور اللہ کی کفالات اور گواہی پر راضی ہو گیا۔ ممکن ہے مستقرض کے پاس گواہ اور ضامن نہ رہے ہوں اس لئے اس کی مجبوری تھی اللہ کو گواہ اور کفیل بنادیا۔ اسی طرح اس نے وقت آنے پر کوشش کی کہ کوئی کشتی مل جائے اور جا کر میں وعدے کے مطابق قرض ادا کر دوں لیکن کشتی نہ ملنے پر اللہ پر اعتماد کیا اور روپیہ لکڑی میں بھر کر سمندر میں پھینک دیا۔ دونوں نے پہلے اسباب، وسائل، اصول، ضابطہ اور عقل استعمال کی۔ اس کے بعد اللہ پر اعتماد کر کے ایک نے قرض دیا اور دوسرے نے اللہ پر اعتماد کر کے روپیہ سمندر میں ڈال دیا۔ اور اللہ نے اسے منزل تک پہنچا دیا۔ جب آدمی کے اندر ایمان ہو، اخلاص ہو، دیانت اور امانت ہو، صحیح اللہ پر اعتماد اور بھروسہ ہو تو اللہ تعالیٰ اس کو ایسے ہی کامیابی سے ہمکنار کرتا ہے جیسے بنو اسرائیل کے مذکورہ دونوں شخصوں کو کامیابی سے ہمکنار کیا۔

دوسری حدیث سماعت فرمائیں: نبی کریم ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی

الله عنہ کی ہجرت کا مشہور واقعہ حدیث کی کتابوں میں تفصیل سے مذکور ہے۔ ہجرت کا سفر آپ کے لئے نہایت دشوار اور پر خطر تھا دشمنوں نے آپ کو پکڑنے اور گرفتار کرنے کی ہر تدبیر اختیار کر لی تھی۔ اعلان کر دیا گیا تھا کہ جو آپ کو اور ابو بکر کو گرفتار کر کے لائے گا اس کو ایک گردن پر سواونٹ انعام میں دیا جائے گا۔ سنا آپ نے النافیصلہ اور الناعلان سواونٹ مقتول کی دیت ہے اور یہاں مقتول کو نہیں قاتل کو سواونٹ انعام دینے کا اعلان ہوا ہے۔ بھلا سواونٹ کی لائچ میں آپ کو قتل کرنے اور آپ کو گرفتار کرنے میں کوئی کسر چھوڑی جا سکتی ہے؟ جس سے جتنا ہو سکا آپ کو تلاش کیا۔ ادھر آپ نے بھی بچنے کی ہر تدبیر اختیار کی۔ رات میں مکہ سے نکلے، میں دن آپ غار ثور میں چھپے رہے اس نیچ عامر بن فہیرہ اور عبد اللہ بن ابو بکر آپ کے پاس آتے جاتے رہے لیکن کفار سے نیچ بچا کر رات میں آتے اور رات ہی میں سوریہ چلے جاتے کسی کو حساس نہیں ہونے دیا کہ یہ لوگ رات کہاں گزارتے ہیں؟ ان ساری تدبیرات کو اختیار کرنے کے باوجود ایک دن کفار مکہ تلاش کرتے کرتے اس غار کی چھت پر آگئے جس غار میں آپ دونوں چھپے ہوئے تھے۔ ایسے وقت میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کچھ گھبرا گئے اور کہا ”بِاَرْسُولِ اللَّهِ لَوْ أَنَّ أَخْدَهُمْ نَظَرًا تَحَثَّ قَدَمَيْهِ لَا يُبَصِّرُنَا“، فَقَالَ ”مَا ظَلَّكَ يَا ابَا بَكْرٍ بِإِيمَانِ اللَّهِ ثَالِثَمَّا“ (متفق علیہ)

اے اللہ کے رسول ﷺ اگر ان میں کا کوئی اپنے قدموں کے نیچے تاک دے گا تو ہم کو دیکھ لے گا۔ آپ نے فرمایا! ابو بکر تمہارا ان دلوگوں کے بارے میں کیا خیال ہے جن کا تیر اللہ ہے؟“

میرے بھائیو! آپ کو بتایا گیا کہ کفار نے ہر تدبیر اختیار کر لی تھی آپ کو گرفتار کرنے کی اور نبی کریم ﷺ نے ہر تدبیر اختیار کر لی تھی اپنے بچنے کی۔ لیکن ساری تدبیر اختیار کرنے کے باوجود کفار آپ کے پاس بچنے ہی گئے، جہاں ساری تدبیریں ناکام

ہو جاتی ہیں وہاں پر اللہ کا توکل کام کرتا ہے۔ چنانچہ ہوا بھی کہ پہنچنے کے بعد بھی کفار آپ کو نہیں دیکھ سکے اور نہیں پاسکے۔ ”وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ“

ایک اور حدیث مساعیت فرمائیں! حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہم لوگ غزوہ ذات الرقاب سے واپس آرہے تھے، سخت دھوپ اور گرمی کا زمانہ تھا۔ دو پھر میں ہم لوگ ایک وادی میں پہنچے وہاں بیول وغیرہ کے بہت سارے درخت تھے، رسول اللہ ﷺ ایک سایہ دار درخت دیکھ کر وہاں اتر گئے اور اپنی تکوار ایک درخت سے لٹکا کر آرام کرنے لگے۔ دشمن گھات میں تھا۔ چیکے سے آپ کے پاس آیا اور آپ کی تکوار لے لیا اور آپ سے کہتا ہے ”تَنْ يَمْنَعُكَ مِنْيٰ“ آپ کو مجھ سے کون بچا سکتا ہے؟ آپ نے کہا ”اللہ“ آپ کا یہ کہنا تھا کہ وہ کانپنے لگا اور اس کی تکوار ہاتھ سے چھوٹ کر گئی، آپ نے فوراً تکوار اٹھا لی اور اب آپ نے کہا تباہ تم کو مجھ سے کون بچائے گا ”مَنْ يَمْنَعُكَ مِنْيٰ“ اس کو اللہ پر ایمان تو تھا نہیں کہ اللہ کا نام لے۔ اس نے کہا ”ثُنْ خَيْرَ أَخِذِ“ بھلائی سے پیش آئیے۔ کچھ عہد و پیمان کے بعد آپ نے اس کو معاف کر دیا۔

دیکھئے آپ ایک محفوظ مقام پر تھے وہاں آپ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی پوری فوج تھی کوئی خوف اور خطرہ نہیں تھا۔ سب لوگ آرام کر رہے تھے آپ بھی آرام کر رہے تھے لیکن گھاتی دشمن اچاک آگیا۔ اب ایسے وقت میں اللہ پر توکل کام کرتا ہے اور ہوا وہی۔ اللہ کا نام لیتے ہی دشمن کا گپنے لگا اور تکوار چھوٹ کر نیچے گر گئی۔ اللہ پر توکل اپنا کام کر گیا۔

میرے بھائیو! آپ کو یہ سمجھانے کی کوشش کی جا رہی ہے کہ اللہ پر توکل کے بغیر قلبی سکون اور اطمینان کبھی نہیں حاصل ہو سکتا لیکن توکل کا مرحلہ تدبیر اور وسائل کے اختیار کرنے کے بعد ہے۔ زندگی میں کبھی ایسا مرحلہ بھی پیش آ جاتا ہے جہاں کوئی حکمت،

تدبیر، کوشش اور ظاہری و سیلہ کام نہیں کرتا ایسے نازک وقت میں اعمال صالحہ کے دیلے سے دعا کی جاتی ہے اور اللہ پر بھروسہ کیا جاتا ہے۔ حدیث ساعت فرمائیں یہ حدیث، حدیث غار کے نام سے مشہور ہے۔

عبدالله بن عمر رضی اللہ عنہما اس حدیث کے راوی ہیں۔ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ گزشتہ زمانے میں تمیں آدمی (ایک ساتھ جا رہے تھے) اچانک بارش ہونے لگی، بارش سے بچنے کے لئے تینوں ایک غار میں گھس گئے، اور پر سے چٹان گری اور غار کا منہ بند ہو گیا، (اور یہ تینوں اسی غار میں بند ہو گئے) تینوں آپس میں کہنے لگے اس وقت صرف سچائی اور اخلاص ہی، ہم کو اس مصیبت سے نجات دے سکتا ہے، لہذا ہر کوئی اپنے عمل صالح کے واسطے سے اللہ سے دعا کرے (تاکہ اس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نجات دیدے) ان میں سے ایک نے اس طرح دعا شروع کی کہ اے اللہ تو جانتا ہے کہ ایک مرتبہ میں نے چند کیلو دھان پر ایک مزدور رکھا تھا، اس نے کام کیا مگر مزدوری چھوڑ کر چلا گیا، میں نے کیا کیا کروہ دھان بودیا اور اس میں آہستہ آہستہ اتنی برکت ہوئی کہ دھان بیچ کر گائیں خرید لیں، ایک زمانے کے بعد وہ اپنی مزدوری لینے آیا تو میں نے اس سے کہا! دیکھو وہ گائیں سب کی سب تمہاری ہیں انہیں لے جاؤ، اس نے کہا نہیں صرف چند کیلو دھان میر اتمہارے پاس ہے (بجھ سے مذاق مت کرو) میں نے پھر اس سے کہا! یہ سب گائیں تمہاری مزدوری کی ہیں انہیں لے جاؤ۔ خیر وہ انہیں لے کر گیا۔ اے اللہ یہ نیکی اگر میں نے تیرے خوف سے کی تھی تو یہ چٹان یہاں سے ہٹادے، فوراً چٹان تھوڑی سی سرک گئی۔

دوسرے نے کہا اے اللہ! تو جانتا ہے کہ میرے والدین بہت بوڑھے ہو گئے تھے، اور میں روزانہ شام کو اپنی بکریوں کا دودھ انہیں سب سے پہلے پلاتا تھا، ایک دن مجھے بکریوں کو گھر لانے میں تاخیر ہو گئی جب میں گھر آیا تو والدین سو گئے

تھے، اور میرے بال پچھے بھوک سے شور چاہرہ ہے تھے لیکن میرا معقول یہ تھا کہ اپنے والدین کو دودھ پلانے کے بعد ہی بچوں کو پلاتا تھا، چونکہ اس دن والدین سوچ کے تھے اس لئے ان کو جگانا میں نے مناسب نہیں جاتا۔ اور نہ پلانا بھی میں نے مناسب نہیں جانا اس لئے کہ اس طرح وہ اور کمزور ہو جائیں گے، لہذا میں (دودھ کا پیالہ لے کر ان کے سر اپنے ان کے جگنے کا) انتظار کرنے لگا اور اسی انتظار میں صبح ہو گئی۔ اے اللہ اگر تو جانتا ہے کہ یہ نیکی میں نے تیری اطاعت اور تیرے خوف سے کی ہے تو یہ چنان ہم سے ہٹادے چنان اتنی سرکگئی کہ آسمان نظر آنے لگا۔

اس کے بعد تیرے نے کہا اے اللہ تو جانتا ہے کہ میری ایک پچھے زاد بہن تھی اور وہ مجھے بے حد محبوب تھی، میں نے اس کو بہکانا چاہا لیکن اس نے انکار کر دیا اور مجھ سے ایک سود بینار کا مطالبہ کیا، میں نے کسی طرح ایک سود بینار حاصل کر لیا اور لے جا کر اس کو سود بینار دے دیا۔ اس کے بعد اس نے اپنا نفس میرے حوالے کر دیا۔ پھر جب میں اس کے پیغام بیٹھا (اور زنا کرنا چاہا) تو اس نے کہا "إِنَّ اللَّهَ وَلَا أَنفُسُ الْخَاتَمِ إِلَّا بِحَقِّهِ" اللہ سے ڈرو اور مہر کو تاحق نہ توڑو (جب اس نے کامپتی زبان سے یہ کہا) تو میں فوراً اٹھ گیا اور سود بینار بھی چھوڑ دیا، اے اللہ! بے شک تو جانتا ہے کہ میں نے یہ کام تیرے خوف اور تیری اطاعت میں کیا ہے۔ لہذا تو ہم سے یہ چنان ہٹا دے۔ اللہ نے ان کی دعا سن لی چنان ہٹ گئی اور سب لوگ نکل گئے۔ (صحیح بخاری، الانبیاء ۳۳۶۵)

اس حدیث سے جہاں عزت کی حفاظت، زنا سے احتراز، اللہ کا خوف، والدین کی اہمیت اور اخضرار کی حالت میں دعا کی قبولیت جیسے سائل کا پتہ چلتا ہے وہیں یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ جہاں آدمی ہاتھ پاؤں نہ مار سکے، عقل اور دماغ کام نہ آ سکیں، تمام ظاہری وسائل اور اسباب منقطع ہو جائیں تو وہاں اعمال صالحہ کا وسیلہ اور

الله پر توکل کام آتا ہے آپ نے سنا کہ تینوں آدمی غار کے اندر ایسا بند ہو گئے تھے کہ وہاں کوئی حکمت اور کوئی مدد پر نہیں کام کر سکتی تھی اس مجبوری اور اضطراری حالت میں تینوں نے اللہ کی رحمت، شفقت اور لطف و عنایات پر اعتماد کرتے ہوئے اپنے اپنے اعمال صالح کو وسیلہ بنایا کہ دعا کی اور اللہ نے ان کو مصیبت سے نجات دے دی تینوں غار سے باہر آ گئے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اعمال صالح کی توفیق دے، ہمارے دلوں میں اپنا خوف اور خشیت پیدا کرے اور ان لوگوں میں حشر فرمائے جو اللہ چاہے۔ دوستوں توکل کرتے ہیں۔ آمین



# وقوع قیامت

نکات:

- (۱) قیامت کیا ہے؟
- (۲) قرآن کریم کا طریقہ استدلال۔
- (۳) عدل کا تقاضا۔
- (۴) اللہ کا نظام عدل۔
- (۵) ذرہ برابر ظلم نہیں ہوگا۔
- (۶) خلاصہ کلام۔

قیامت کیا ہے؟

اللہ عز و جل کا ارشاد گرامی ہے:

﴿يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ، فَإِذَا بَرِيقُ الْبَصَرُ، وَخَسَفَ الْقَمَرُ، وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ، يَقُولُ الْإِنْسَانُ يَوْمَئِذٍ أَيْنَ الْمَفْرُ، كَلَّا لَا وَرَرَ، إِلَى رَبِّكَ يَوْمَئِذٍ الْمُسْتَقْرُ، يُنَبَّأُ الْإِنْسَانُ يَوْمَئِذٍ بِمَا قَدَّمَ وَآخَرَ، بَلِ الْإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ، وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَهُ﴾ (القیمت: ۶-۱۵)

ترجمہ: (انسان) سوال کرتا ہے قیامت کب آئیگی، (سنون) جب آنکھیں پتھرا جائیں گی، اور چاند گہنا جائیگا، اور سورج اور چاند جمع کردیئے جائیں گے، اس دن انسان کہے گا: آج بھاگنے کی جگہ کہاں ہے؟ نہیں: پناہ کی کوئی جگہ نہیں ہے، آج تو تیرے رب کے پاس ہی ٹھکانہ ہے، آج انسان کو اس کا اگلا پچھلا (عمل) بتادیا جائیگا،

بلکہ انسان خود اپنے آپ کو جانتا ہے اگرچہ وہ معدتر میں پیش کرے۔  
 کفار مکہ قیامت کا انکار کرتے تھے وہ کہتے تھے مرنے کے بعد ہم سڑ، گل  
 جائیں گے تو کیا ہم دوبارہ زندہ کئے جائیں گے؟ ہماری عقل اسے قبول نہیں کرتی  
 اللہ عزوجل کا ارشاد ہے ﴿إِنَّا مِنْتَنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلِكَ رَجُعٌ بَعِيدٌ﴾ (ق ۲۳)  
 کیا جب ہم مرکر مٹی ہو جائیں گے (تو زندہ کئے جائیں گے) یہ شنا تو (عقل) سے  
 بعید ہے۔ یہ اور اس طرح کی دوسری آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے ان کے استجواب کا ذکر  
 فرمایا ہے اور پھر اس کا جواب بھی دیا ہے، ارشاد ہے:  
 ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبْدًا وَأَنْكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ (مومنون ۱۱۵)  
 کیا تم نے یہ سمجھ رکھا ہے کہ ہم نے تم کو بیکار پیدا کیا ہے اور تم ہماری طرف نہیں لوٹائے  
 جاؤ گے۔

غور کریں تو آسانی سے سمجھ میں آ جائیگا کہ ایک شخص پوری زندگی نیکی کرتا  
 رہا، اللہ کے بندوں پر احسان کرتا رہا، بھی کوئی برائی نہیں کی، ظلم نہیں کیا۔ لیکن اس کے  
 باوجود زندگی بھر عسرت اور تنگی میں بیٹلا رہا۔ ظالموں کے ظلم کا شکار رہا اور اسی حالت میں  
 دنیا سے رخصت ہو گیا۔ ایک دوسرا شخص ہے جو زندگی بھر برائیاں کرتا رہا۔ کمزوروں پر  
 ظلم کرتا رہا اس کے باوجود زندگی بھر عیش کرتا رہا، تنگی، مصیبت، دکھ اور غم اس نے جانا  
 ہی نہیں کے کہتے ہیں؟

آپ نے سنا کہ ایک پوری زندگی نیکی کرتا رہا لیکن زندگی بھر وہ نہیں جان پایا  
 کہ آرام کے کہتے ہیں؟ دوسرے پوری زندگی برائی کرتا رہا اور زندگی ختم ہو گئی لیکن نہیں  
 جان سکا کہ تنگی اور دکھ کے کہتے ہیں؟ کیا کسی انسان کی عقل یہ مانے کیلئے تیار ہے کہ  
 نیک کو نیکی کا اور برد کے کہتے ہیں؟ اگر یہ مان لیا جائے تو لازم آیا گا کہ دنیا کا

ہر کام اور انسان کا ہر فعل با معنی اور با مقصد ہو اس لئے کہ انسان کوئی کام بے مقصد نہیں کرتا۔ لیکن بحیثیت مجموعی دنیا کا پورا وجود بے معنی، بے مقصد اور عبث ہو، حالت ہوش و حواس کوئی انسان نہیں مان سکتا کہ دنیا کا ہر چوتھا بڑا معاملہ تو با معنی ہو اور پوری دنیا کا وجود بحیثیت مجموعی عبث اور بے معنی ہو۔ اس لئے یہ ماننا ہی پڑے گا کہ نیکیاں کر کے جو دنیا سے چلا گیا اور اس کو کوئی صلنہیں ملا، اس کیلئے کوئی اور دنیا ہو جہاں اس کا پورا پورا حق ادا کر دیا جائے۔ اسی طرح وہ ظالم جوزندگی بھر زمین کی چھاتی پر دندا تارہ، غریبوں اور مسکینوں کو مشتمل بنا تارہ لیکن دنیا سے اپنا وقت پورا کر کے چلا گیا اور اس کو کوئی سزا نہیں ملی، اس کے لئے بھی ایک اور دنیا ہو جہاں اس سے اس کے ظلم کا بدله پورا پورا لے لیا جائے۔ بھی عدل اور عقل کا تقاضا ہے۔ اسی کو اللہ پاک نے نہایت جامع لفظوں میں بیان فرمایا ہے کہ کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ ہم نے تم کو عبث پیدا کیا ہے اور کیا تم جزاء اور سزا کے لئے ہمارے پاس نہیں لوٹائے جاؤ گے؟ بلاشبہ ہر شخص اللہ کے حضور پیش کیا جائیگا۔ اسی کا نام قیامت اور آخرت ہے۔

وقوع قیامت کو یقینی بنانے کے لئے اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں کثرت سے اس موضوع کو اختیار فرمایا ہے اور مختلف پیرائے سے اس کو واضح کیا ہے۔ صرف لفظ ”قیامت“، مختلف مناسبات سے کم از کم ستر جگہ قرآن پاک میں ذکر فرمایا ہے اس کے علاوہ قیامت کے مفہوم کی تعبیر کیلئے دوسرے کلمات بھی استعمال فرمائے ہیں، مثلاً، ساعت، واقعہ، قارعة، حادثة، غاشية، صاخة، غد، وغيره۔

ان کلمات میں بعض ایسے ہیں جو قیامت کی لرزہ خیزی اور ہولناکی کا پتہ دیتے ہیں، قیامت کی ہولناکی کو قرآن پاک میں بڑی تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔ پڑھئے سورہ عبس کی یہ آیتیں:

﴿فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاحَةُ، يَوْمَ يَفْرُّ الْمَرْءُ مِنْ أَخْيَهُ، وَأُمَّهُ وَأَبِيهِ، وَصَاحِبَتِهِ﴾

وَبِسْنِيهِ، لِكُلِّ امْرٍ مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَانٌ يُغْنِيهِ ﴿عِصْ: ٣٣-٣٧﴾

ترجمہ: پس جبکہ کان بہرہ کر دینے والی (قیامت) آجائیگی، اس دن آدمی اپنے بھائی، اپنی ماں، اپنے باپ، اپنی بیوی اور اپنی اولاد سے بھاگے گا، ان میں سے ہر ایک کو اس دن ایسی فکر (لاحق) ہوگی جو اس کو دوسروں سے بے نیاز کر دے گی۔

سورہ معارج میں اللہ نے قیامت کا نقشہ یوں بیان فرمایا ہے۔

﴿يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ، وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ، وَلَا  
يَسْأَلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا، يَبْصَرُونَهُمْ، يَوْدُ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابٍ  
يَوْمَئِذٍ بِسِنِيهِ، وَصَاحِبَتِهِ وَأَخْيُهِ، وَفَصِيلَاتِهِ الَّتِي تُؤْوِيهِ، وَمَنْ فِي الْأَرْضِ  
جَمِيعًا ثُمَّ يُنْجِيهِ، كَلَّا إِنَّهَا لَظَى، نَرَاعَةً لِلشَّوَّى﴾ (معارج ر-۸-۱۶)

ترجمہ: (یاد کرو اس دن کو) جس دن آسمان تیل کی تلچھت کی طرح ہو جائے گا، اور پھاڑنگیں اون کی طرح ہو جائیں گے، اور کوئی دوست کسی دوست کو نہ پوچھئے گا، (حالانکہ) ایک دوسرے کو دکھادیئے جائیں گے، مجرم پسند کرے گا کہ اس دن کے عذاب کے بد لے فدیہ میں دیدے اپنے بیٹوں کو اپنی بیوی اور اپنے بھائی کو اور اپنے کنہ کو جو اس کو پناہ دیتا تھا۔ اور دنیا کے سارے لوگوں کو تاکہ وہ نجات دلادیں۔ مگر ایسا ہر گز نہ ہو گا۔ وہ بھڑ کنے والی آگ ہوگی اور کھال کھٹک لے گی۔

سورہ عبس اور معارج کی آیات کو بار بار پڑھئے، دنیا میں جنہیں آپ اپنا سمجھتے ہیں جن کے لئے آپ جان نچحاو کرتے ہیں، ماں، باپ، بیٹا، بیٹی، بھائی، بہن، بیوی، بچے، کنہ اور قبیلہ دوست و احباب سب آپ کو نظر آئیں گے لیکن کوئی کسی کے کام نہیں آئے گا سب پر نفسی کا عالم ہو گا۔ ایک دوسرے کو دیکھ کر بھاگیں گے، آپ دنیا کی زندگی میں بھی اس کا تجربہ کر رہے ہوں گے جب کوئی آفت اور مصیبت

آجائی ہے تو سب کتنی کٹانے لگتے ہیں کوئی نہیں تاکتا۔ یہی حال اور بڑے پیاٹے پر قیامت کے دن ہوگا۔ ہر کوئی پسند کرے گا کہ اپنے باپ، ماں اور دوست، احباب کو فدیہ میں دے دوں اور خود عذاب سے نجات پا جاؤں۔ لیکن ایسا نہیں ہو سکتا، وہاں کوئی کسی کا بوجھ نہیں اٹھا سکتا۔

قیامت کی تباہی اور ہولنا کی کا اندازہ کرنا ہوتا آپ سورہ حج، سورہ تکویر، سورہ انفطار، سورہ الشلاق، کامطالعہ کجھے ترجیح اور تفسیر پر ہے مزید معلومات ہو جائے گی۔ ہم یہ بتارہے تھے کہ قیامت کی تعبیر کیلئے اللہ تعالیٰ نے مختلف الفاظ استعمال کئے ہیں جن میں بعض اس کی ہولنا کی کو بتاتے ہیں اور بعض ایسے ہیں جو اس کے وقوع کو یقینی بناتے ہیں مثلاً قیامت مستقبل میں آنے والی ہے مگر اس کو ماضی کے صیغے سے بیان کیا گیا تاکہ مخاطب یہ سوچے کہ آئیوالی ہے تو پتہ نہیں آئے گی یا نہیں؟ ماضی کا صیغہ استعمال کر کے اس وہم کو دور کر دیا گیا اور یہ بتادیا گیا ہے کہ یہ سوچو کہ آئے گی بلکہ اس کا آنا تنا یقینی ہے کہ سمجھو آچکی ہے۔ یا مثلاً الفاظ ”ند“ سے تعبیر کرنا یہ بھی یقین پر دلالت کرتا ہے ”ند“ کا معنی ہوتا ہے کل آئندہ۔ جس طرح کل کا آنا یعنی جمعہ کے بعد سینچر کا آنا یقینی ہے اسی طرح قیامت کا آنا بھی یقینی ہے۔ ارشاد ہے: ”وَلَنْ تُظْرِنَ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَيْدِ“ (الحضر: ۱۸) ہر شخص دیکھ لے کہ کل (قیامت) کیلئے اس نے کیا ذخیرہ کیا ہے۔ ”سَيَعْلَمُونَ غَدًا مِنِ الْكَذَابِ الْأَشِرُّ“ (القمر: ۲۶) کل (قیامت کے دن) انھیں معلوم ہو جائیگا کہ کون جھوٹا اور متکبر ہے۔

### قرآن کریم کا طریقہ استدلال:

کسی عقیدے کے اثبات میں قرآن کریم نظری طریقہ نہیں اختیار کرتا بلکہ

بدیہی اور مسلمانی طریقہ اختیار کرتا ہے یعنی ایسا طریقہ ہے سب مانتے ہوں چنانچہ وقوع قیامت کو سمجھانے کے لئے اللہ تعالیٰ نے مسلمانی طریقہ اختیار فرمایا ہے۔ مثلاً دنیا یہ مانتی ہے کہ بارش کے قطرے جہاں زمین پر پڑے مردہ زمین زندہ ہو جاتی ہے، جہاں گھاس اور پودے نہیں تھے وہاں بارش ہوتے ہی زمین ہری بھری ہو جاتی ہے قسم کے پودے اور گھاس نکل آتی ہے اور ہر شخص یہ دیکھتا ہے کہ مردہ زمین کو زندہ ہونے میں کوئی محنت مشقت نہیں کرنی پڑتی، بارش کے چھینٹے پڑتے ہی اپنے آپ سارے پودے نکل آتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا یہیک اسی طرح جب قیامت قائم ہو گی تو انسان بھی اپنی اپنی قبروں سے اٹھ کھڑے ہوں گے اور ان سب کا ایک ساتھ زندہ کرنا اللہ پر آسان ہے۔ آیت کریمہ سماعت فرمائیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّبَّاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيِ رَحْمَتِهِ حَتَّىٰ إِذَا أَفْلَثَ سَحَابًا ثُقَالًا سُقْنَاهُ لِيَلِدَ مَيِّتَ فَأَنْزَلَنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ كَذَلِكَ نُخْرِجُ الْمُوْتَىٰ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ (۵۷:۵۷)

ترجمہ: وہ اللہ ہی ہے جو اپنی باران رحمت سے پہلے ہواں کو بطور خوشخبری بھیجتا ہے، وہ ہوا میں (پانی سے) بوجھل بادلوں کو اٹھایتی ہیں پھر ہم اس بادل کو کسی مردہ زمین کی طرف ہنکالے جاتے ہیں پھر اس سے پانی بر ساتے ہیں پھر اس پانی سے ہر قسم کے پھل پیدا کرتے ہیں، اسی طرح ہم مردوں کو نکال کھڑا کریں گے (یہ مثال اس لئے دی جا رہی ہے) تاکہ تم نصیحت حاصل کرو۔

دیکھنے کتنے واضح الفاظ میں اللہ تعالیٰ ایک مسلمہ قانون کے ذریعہ احیاء موتی کے مسئلہ کو سمجھا رہا ہے۔ جہاں بارش ہوئی قسم کے پھل، پودے، غله، انانج، چارہ اور گھاس خود بخود پیدا ہو جاتی ہے۔ یہ ایک ایسی بدیہی چیز ہے جس کے سمجھانے اور

باتنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اسی پر مردوں کی زندگی کو بھی قیاس کر لینا چاہئے۔  
دوسرا جگہ ارشاد ہے۔

﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاسِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ  
اهْتَزَّتْ وَرَبَطَتْ، إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمْ يُحْيِي الْمَوْتَىٰ، إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ  
قَدِيرٌ﴾ (۳۹/۲۱)

ترجمہ: اللہ کی نشانیوں میں سے (ایک نشانی یہ بھی ہے) کہ تم زمین کو خشک (بخار) دیکھتے ہو پھر جب ہم اس پر بارش بر ساتے ہیں تو وہ حرکت کرتی ہے اور پھول جاتی ہے، بیشک جس نے اس کو زندہ کیا وہی مردوں کو بھی زندہ کرنے والا ہے بلاشبہ وہ ہر چیز پر قادر ہے۔

سورہ زخرف میں اللہ عزوجل کا ارشاد ہے۔

﴿وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدْرٍ، فَانْشَرُنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتَاً، كَذَلِكَ  
تُخَرِّجُونَ﴾ (۱۱/۳۳)

ترجمہ: اور وہ اللہ ہی ہے جس نے ایک اندازہ کے مطابق آسمان سے پانی اتارا،  
پھر ہم نے اس سے مردہ شہر (زمین) کو زندہ کیا، اسی طرح تم بھی (قبوں سے)  
نکالے جاؤ گے۔

سورہ ق میں اسی معنی کو اس طرح بیان فرمایا ہے۔

﴿وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُّبَارَكًا فَأَنْبَتَنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبَّ الْحَصِيدِ.  
وَالنُّخْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نَّضِيدٌ. رِزْقًا لِلْعِبَادِ، وَأَحَبَبْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتَاً،  
كَذَلِكَ الْخُرُوجُ﴾

ترجمہ: اور ہم نے آسمان سے با برکت پانی بر سایا اور اس سے باغات اور کٹنے

والے کھیت کے غلے پیدا کئے اور بھروسوں کے لمبے لمبے درخت جن پر تہ بته خوشے ہیں  
بندوں کی روزی کے لئے۔ اور ہم نے پانی سے مردہ شہر (زمین) کو زندہ کیا اسی طرح  
(قبوں سے) نکلا ہوگا۔

ہم نے آپ کو چار آیتیں سنائی ہیں ان چاروں آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے  
احیاء موتی کو ایسی مثال سے سمجھایا ہے جس کا ہم ہمیشہ اپنی آنکھوں سے مشاہدہ کرتے  
ہیں۔ کافر، مشرک، مسلم، مومن سب اس حقیقت کو جانتے اور تسلیم کرتے ہیں۔ ہم  
بدیہی طور پر جانتے ہیں کہ بارش مردہ زمین کو زندہ کر دیتی ہے، جہاں ہر یا میں نہیں ہے  
وہاں پانی پڑتے ہی زمین ہری ہو جاتی ہے اور اس عمل میں کوئی محنت اور مشق نہیں ہے  
ہوتی۔ جس طرح اللہ تعالیٰ پودوں کو زمین سے نکالتا ہے ٹھیک اسی طرح اللہ تعالیٰ ایک  
دن مردوں کو ان کی قبوں سے نکالے گا۔ اسی کا نام قیامت ہے۔ اور اللہ پر یہ نہایت  
آسان ہے۔

اللہ تعالیٰ نے احیاء موتی کے اثبات میں ایک اور مسلمانی طریقہ اختیار فرمایا  
ہے وہ یہ کہ آسمان، زمین، چاند، سورج، سمندر اور پہاڑ جیسی عظیم مخلوقات کو اللہ ہی نے  
پیدا کیا ہے۔ جب اللہ تعالیٰ اتنی عظیم مخلوقات کو پیدا کرنے پر قادر ہے تو انسان جس کی  
حیثیت ان مخلوقات کے مقابلہ میں چیزوں کی ناک کے برابر بھی نہیں ہے اسکو پیدا  
کرنے پر بدرجہ اولیٰ قادر ہے۔ سورہ الحفاف کی آیت کریمہ سماعت فرمائیں:

﴿أَوْلَمْ يَرَوَا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْنِ بِخَلْقِهِنَّ  
بِقَادِرٌ عَلَى أَنْ يُحْيِي الْمَوْتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (الحفاف: ۳۲)  
ترجمہ: کیا لوگوں نے جانا نہیں کہ وہ اللہ جس نے آسمان اور زمین کو پیدا کیا اور ان  
کے پیدا کرنے سے وہ تکانہ نہیں وہ مردوں کے زندہ کرنے پر بھی قادر ہے۔ کیوں

نہیں؟ بلاشبہ وہ ہر چیز پر قادر ہے۔

سما آپ نے! صرف ایک سوال کر کے اللہ تعالیٰ نے احیاء موتی کے مسئلہ کو سمجھا دیا۔ کیا اس سے بہتر اور اس سے زیادہ دل کو ایل کرنے والی کوئی دلیل ہو سکتی ہے؟ آخرت کی زندگی اور قیامت کے وقوع پر قرآن پاک میں ایک اور مسلمانی طریقہ اختیار کیا گیا ہے جسے ہم سب جانتے ہیں۔

وہ یہ کہ کسی چیز کا نقش ثالثی نقش اول سے آسان اور بہتر ہوتا ہے۔ کوئی کام ایک بار کر لینے کے بعد دوبارہ کرنا آسان ہو جاتا ہے، کفار مکہ دوسری زندگی کا انکار کرتے تھے۔ کہتے تھے جب ہم سڑک جائیں گے اور مٹی ہو جائیں گے تو دوبارہ پیدا کئے جائیں گے؟ یہ بات عقل سے دور ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا پہلی بار پیدا کرنا آسان ہے یا دوسری بار؟ ظاہر بات ہے ہماری آنکھوں کے سامنے جتنی زندگیاں ہیں وہ سب اللہ کی پیدا کی ہوئی ہیں اگر اللہ تعالیٰ پہلی بار ان زندگیوں کے پیدا کرنے پر قادر ہے تو دوسری بار بدرجہ اولی قادر ہو گا، ایسا تو ہونہیں سلتا کہ پہلی بار پیدا کرنے پر قادر تھا اس کے بعد دوبارہ پیدا کرنے سے عاجز ہو گیا۔ ارشاد ہے:

(۱) ﴿أَفَعَيْنَا بِالْخَلْقِ الْأَوَّلِ بَلْ هُمْ فِي لَبِسٍ مِّنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ﴾ (ق: ۱۵)  
ترجمہ: کیا ہم پہلی بار پیدا کر کے تھک گئے؟ بلکہ یہ لوگ نئی پیدائش کی طرف سے شک میں ہیں۔

(۲) ﴿وَهُوَ الَّذِي يَيْدِأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيْدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ﴾ (۳۰/۲۷)  
ترجمہ: وہ اللہ ہی ہے جو پہلی بار مخلوق کو پیدا کرتا ہے پھر دوبارہ پیدا کرے گا اور یہ تو اس پر بہت ہی آسان ہے۔

(۳) ﴿أُولَمْ يَرَوْا كَيْفَ يَيْدِيُ اللَّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيْدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ

(۱۹/۲۹)

یسیتھہ

ترجمہ: کیا انہوں نے دیکھا نہیں کہ اللہ نے مخلوق کی ابتداء کس طرح کی ہے۔ پھر وہ اس کا اعادہ بھی کرے گا۔ اور یہ لوٹانا اللہ پر بہت ہی آسان ہے۔  
 یہ تین آیتیں آپ کو سنائی گئی ہیں ان کے علاوہ بھی متعدد آیتیں ہیں جن میں اللہ تعالیٰ نے ایک مسلم حقیقت کی روشنی میں دوسری زندگی کو سمجھایا ہے۔ جب پہلی بار اللہ تعالیٰ ساری مخلوق کو پیدا کرنے پر قادر تھا تو دوبارہ پیدا کرنے پر بدرجہ اولیٰ قادر ہو گا۔ دیکھئے کتنے سید ہے ساد ہے لفظوں میں اللہ تعالیٰ نے قیامت اور اخروی زندگی کو ثابت کر دیا۔

وقوع قیامت کے اثبات کیلئے اللہ تعالیٰ نے ایک چوتھا طریقہ بھی اختیار فرمایا ہے وہ یہ ہے کہ کائنات کی ہر چیز اللہ نے جوڑے جوڑے پیدا کی ہے اور اللہ کا یہ طریقہ تخلیق خود اس بات کا مقاضی ہے کہ دنیا کی زندگی کا بھی کوئی جوڑ ہو اور وہ آخرت کی زندگی ہے۔ آیت کریمہ ساعت فرمائیں۔

﴿وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقَنَا رُوْحَنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ (۲۹/۵۱)

ترجمہ: اور ہر چیز کو ہم نے جوڑے جوڑے پیدا کیا ہے تاکہ تم نصیحت حاصل کرو۔ اس آیت کریمہ کی تفسیر میں محترم حافظ صلاح الدین یوسف حفظہ اللہ تعالیٰ تحریر فرماتے ہیں۔

یعنی ہر چیز کو جوڑا جوڑا، زار و مادہ یا اس کی مقابل اور ضد کو بھی پیدا کیا ہے، جیسے روشنی اور اندریا، خشکی اور تری، چاند اور سورج، میٹھا اور کڑوا، رات اور دن، خیر اور شر، زندگی اور موت، ایمان اور کفر، شقاوت اور سعادت، جنت اور دوزخ، جن و انس وغیرہ، حتیٰ کہ حیوانات (جاندار) کے مقابل، جمادات (بے جان) اس لئے

ضروری ہے کہ دنیا کا بھی جوڑا ہو یعنی آخرت، دنیا کے بالقابل دوسرا زندگی، (تفیری  
احسن البيان سورہ ذاریات)

آپ اپنے اعضاء جسم پر غور کریں تو معلوم ہو گا کہ یہاں بھی اللہ نے  
جوڑے کا نظام رکھا ہے۔ دوہاتھ، دوپاؤں، دو آنکھیں، دوناک دوکان، اور دو ہونٹ، ہاں  
جو اعضاء رئیسہ ہیں انھیں ایک رکھا ہے۔

اور ان کو ایک رکھنا اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ حاکم اور سردار ایک ہو گا  
لہذا حاکموں کا حاکم یعنی ”الله“، بدرجہ اولی ایک ہے، ہمارے جسم کی مجرزاتی ترکیب  
قیامت کے وقوع اور اللہ کی توحید کی دلیل ہے۔

### عدل کا تقاضا:

پہلے ایک خبر سنئے: ”مبینی (ایجنسی)“ ۲۶ ار ۲۰۱۷ء معاطلے کی ساعت کر رہی خصوصی  
عدالت نے آج یہاں کلیدی دہشت گرد مجرم، جمل عامر قصاص کو سزاۓ موت  
(چنانی) دیئے جانے کا حکم صادر کیا ہے۔ مبینی کے آرٹھر روڈ جیل میں بنیخت حفاظت  
والی عدالت میں اس معاطلے پر اپنا حق تھی فیصلہ صادر کرتے ہوئے خصوصی نجاح ایم ایل  
چہلیانی نے قصاص کی سزا میں تخفیف (تحفیف) اور سزاۓ موت کے بجائے سزاۓ  
عمر قید دی جانے والی عرض داشت کو مسترد کرتے ہوئے اپنے حکم میں کہا کہ سپریم کورٹ  
نے سزاۓ موت تجویز کرتے ہوئے جو رہنمایانہ اصول مرتب کئے ہیں ان اصولوں  
کے مطابق قصاص کو یہ سزا تجویز کی جا رہی ہے۔

سپریم کورٹ کے مختلف فیصلوں کا ذکر کرتے ہوئے نجاح چہلیانی نے اپنے حکم  
میں مزید کہا کہ ”۲۰۱۷ء مبینی دہشت گروانہ حملے میں کل ۷۷ افراد بلاک ہوئے تھے

اور متعدد افراد ذخی ہوئے تھے۔ نیز یہ اپنی نویعت کا نادر معاملہ ہے لہذا ملک کی سب سے بڑی عدیلیہ کی ہدایات کے مطابق قصاص سزاۓ موت کا مستحق ہے۔ حج تہلیانی نے اجمل عامر قصاص کو پانچ معاملات میں سزاۓ موت تجویز کی۔ جبکہ دیگر پانچ معاملات میں اسے مختلف سزا میں تجویز کی گئیں جن میں چھ ماہ تک کی قید سے لیکر سزاۓ عمر قید تک شامل ہیں، یہ سزا میں ایک ساتھ جاری کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ حج نے سورپے سے لیکر دس ہزار روپے تک مختلف جرائم پر جرم آئندگی عائد کیا ہے۔ (۷ مریٰ ۲۰۱۰ جمادی بہ طابق ۲۱ جمادی الاول ۱۴۳۱۔ راشریہ سہارا۔ گورکپور)

یا ایک مجرم کی سزا ہے جو ہمارے ملک کی فاضل عدالت نے تجویز کی ہے۔ مجرم کے پانچ معاملات ایسے ہیں جنکی سزا سزاۓ موت ہے دیگر پانچ جرم ایسے ہیں جن کی سزا چھ ماہ سے لیکر سزاۓ عمر قید تک شامل ہے، تاو ان الگ ہے اور ساری سزا میں ایک ساتھ جاری کرنے کا حکم ہے۔ اب آپ غور کریں کہ کیا پانچ جرم کی سزاۓ موت اس دنیا میں ممکن ہے؟ بلاشبہ ناممکن ہے۔ ایک ہی جرم کی سزا میں جب اس کی موت ہو گئی تو چار جرم کی سزاۓ موت اس کے ذمہ باقی رہ گئی۔ عدالت اور حج کے عدل اور انصاف کا تقاضا ہے کہ اس کو پانچ بار موت کی سزا دی جائے لیکن یہ سزا دنیا کی محدود زندگی میں ناممکن ہے یہاں سزاۓ موت کے ساتھ سزاۓ عمر قید بھی ہے جب زندگی ہی نہیں رہی تو عمر قید کی سزا کے دی جائیگی؟ یہ بھی ناممکن ہے۔

آپ نے سن اعدالت کے انصاف کا تقاضا ہے کہ جرم کے اعتبار سے آدمی کو سزا دی جائے جیسا جرم ہو لوئی سزا۔ ایک قتل کی سزا ایک پھانسی اور ایک سزاۓ موت لیکن اگر کسی نے پانچ قتل کیا ہے تو پانچ سزاۓ موت ہو گئی عدالت یہی فیصلہ کرے گا۔ لیکن موجودہ دنیا میں عملایہ ممکن نہیں۔ اگر کسی جرم کی سزا دس سال ہے، اور مجرم نے

اس کا ارتکاب بیس بار کیا ہے۔ جرم ثابت ہو جانے کے بعد حق فیصلہ کرے گا اس مجرم کو دوسو سال کی سزا دی جائے۔ جرم کی سزا ۲۰۰ سال ہے اور آدمی کی عمر ۶۰ سال ہے۔ ظاہر ہے آدمی کو جو سزا ہوئی چاہئے وہ دنیا میں ناممکن ہے۔ قتل ہے، چوری ہے، زنا ہے، دہشت گردی ہے، بغاوت ہے، غداری ہے، جرام کی کوئی انہانیں۔ آدمی ایک بار ماخوذ ہوا جبکہ بارہا اس جرم کا وہ مرتکب رہ چکا ہے اور پکڑا نہیں گیا۔ آخر وہ جرم جس پر پردہ پڑا رہا اس کا مواخذہ ہونا چاہئے یا نہیں؟ آپ کی عقل کیا کہتی ہے؟ دنیا میں تو نہیں پکڑا گیا۔ میرے بھائیو! عقیدہ آخرت اسی خلا کو پڑ کرتا ہے۔ اس خلا کا تقاضا ہے کہ اس دنیا کے علاوہ ایک ایسی وسیع تر دنیا ہو جہاں آدمی کو طویل، لامحدود زندگی حاصل ہو اور وہاں انصاف کے ساتھ ہر عمل کا پورا پورا بدلہ چکا دیا جائے۔

### اللہ کا نظام عدل

کسی مجرم کو یا اس کے جرم کو کیسے پکڑا جائے؟ اس موضوع پر بحث کرنے کی دور حاضر میں کوئی ضرورت نہیں رہ گئی ہے، سٹیل اسٹ، جا سوی طیارے، سی سی کیمرے، ٹیپ، موبائل، سچ اگلوانے والی مشین اور نہ جانے کتنے ایسے آلات اور مشینیں تیار ہو گئی ہیں جنہیں عام آدمی جانتا بھی نہیں ہے۔ ان مشینوں کے ذریعہ مجرم کو پکڑا جاسکتا ہے، جھوٹ اور سچ میں تمیز کی جاسکتی ہے۔ لیکن ہم یہاں ان اختراعات اور ایجادات سے کوئی بحث نہیں کرنا چاہتے، ہم آپ کو یہ بتانا چاہتے ہیں کہ عدل و انصاف قائم کرنے کیلئے اللہ تعالیٰ نے کیا انتظام فرمایا ہے؟ اسے سننے ارشاد ہے:

(۱) ﴿الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشَهَّدُ أَرْجُلُهُمْ﴾

(۶۵/۳۶)

بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾

ترجمہ: آج ہم ان کے مونہوں پر مہر لگادیں گے اور ان کے ہاتھ بات کریں گے اور انکے پاؤں گواہی دیں گے ان کا موس کی جوہہ کرتے تھے۔

(۲) ﴿إِذْ يَسْلَقُ الْمُتَّلَقِيَانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدٌ، مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدِيهِ رَقِيبٌ عَيْنٌ﴾ (۱۷:۵۰)

ترجمہ: جب دلینے والے لے رہے ہوتے ہیں جو دائیں اور بائیں بیٹھے رہتے ہیں۔ (انسان) کوئی بات نہیں بولتا مگر اس کے پاس ایک نگہبان تیار رہتا ہے۔

(۳) ﴿حَتَّىٰ إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهَدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجَلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ، وَقَالُوا لِجَلُودِهِمْ لَمْ شَهَدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقُكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ (۲۱:۲۰)

ترجمہ: یہاں تک کہ جب وہ جہنم کے بالکل قریب آجائیں گے تو ان کے خلاف گواہی دیں گے ان کے کان، ان کی آنکھیں، اور ان کی کھالیں، ان اعمال کے بارے میں جن کوہہ (دنیا میں) کرتے تھے۔ اور یہ لوگ اپنی کھالوں سے کہیں گے تم نے ہمارے خلاف کیوں گواہی دی؟ وہ جواب دیں گے ہمیں اس اللہ نے قوت گویاں اور عطا کی جس نے ہر چیز کو بولنے کی طاقت بخشی ہے اسی نے تمھیں پہلی مرتبہ پیدا کیا اور اسی کی طرف تم سب لوٹائے جائے گے۔

(۴) ﴿يَوْمَ تُشَهَّدُ عَلَيْهِمُ الْسِّتَّةُ هُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ (نور: ۲۲)

ترجمہ: اس دن ان کی زبانیں، ان کے ہاتھ اور ان کے پاؤں ان کے خلاف ان کے عمل کی گواہی دیں گے۔

آئیے ہم آپ کو صحیح بخاری کی ایک حدیث سناتے ہیں تاکہ مفہوم سمجھنے

میں آسانی ہو۔ حدیث کے راوی سعید بن جبیر ہیں حدیث بھی ہے، ہم صرف اس کا وہ جز سنارہ ہے ہیں جو ہمارے مونشوے متعلق ہے سعید بن جبیر تابھی ہیں اور عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کے شاگرد ہیں وہ کہتے ہیں کہ ایک شخص (نافع بن ازرق) نے عبداللہ بن عباسؓ سے قرآن پاک کی چند آیات کے بارے میں اعتراض کیا ان میں ایک اعتراض یہ تھا کہ قرآن پاک کی ایک آیت ہے ”وَلَا يَكُنْمُوْنَ اللَّهَ حَدِيْشًا“، (۳۲/۳) یعنی قیامت کے دن کفار اللہ سے کوئی بات چھپانیں سکیں گے دوسری آیت ہے ”وَاللَّهِ رَبُّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ“، (۲۳/۶) کفار کہیں گے قسم اللہ کی، ہمارے رب کی، ہم مشرک نہیں تھے۔ (حالانکہ مشرک تھے) دو آیتوں ہیں اور دونوں میں بظاہر تعارض ہے ایک سے معلوم ہوتا ہے کہ مشرکین قیامت کے دن کوئی بات نہیں چھپائیں گے اور دوسری آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جھوٹ بول کر اپنے شرک کو چھپائیں گے۔ پوچھنے والے نے اس تعارض کا جواب پوچھا تھا۔ چنانچہ عبداللہ بن عباسؓ نے اس کو اس طرح جواب دیا کہ دونوں آیتوں میں کوئی تعارض نہیں ہے، وضاحت اس کی یہ ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ مومنوں اور موحدین و مخلصین کے گناہوں کو معاف کر دے گا اور وہ جنت میں چلے جائیں گے تو مشرکین آپس میں مشورہ کریں گے کہ چلو ہم لوگ بھی اللہ کے پاس چلتے ہیں اور کہیں گے کہ ہم لوگ بھی شرک نہیں کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی معاف کر دے گا۔ جب یہ لوگ اپنی زبان سے جھوٹ بولیں گے تو اللہ تعالیٰ ان کے مونہوں کو بند کر دے گا۔ اور ان کے ہاتھ پاؤں اور چڑیے بولنا شروع کر دیں گے اور شرک کا اعتراف کر لیں گے۔ گویا یہ لوگ اللہ کے پاس جھوٹ بول کر اپنے شرک کو چھپانا چاہیں گے لیکن چھپانیں پائیں گے۔ اس لئے کہ زبان سے چھپانا چاہیں گے لیکن ہاتھ پاؤں گواہی دیدیں گے۔ ہم آپ کو

یہ سمجھانا چاہ رہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے ہر قول و فعل اور نقل و حرکت کا ریکارڈ تیار کرنے کیلئے کائنات کے ذرے ذرے میں جذب و انجداب کا ایسا نظام قائم کر رکھا ہے کہ ہم کوئی کام چھپانا چاہیں اور وہ چھپا رہ جائے یہ ناممکن ہے ایک نہ ایک دن اسے ظاہر ہونا ہے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے اعضاء جسم ہاتھ، پاؤں اور چہرے میں بھی ریکارڈ نگ کا مادہ رکھا ہے اور قیامت کے روز جب کوئی مجرم، مشرک جھوٹ بولکر بچنا چاہے گا تو جس اللہ نے زبان کو قوت گویائی بخشی ہے وہی اللہ ہاتھ، پاؤں اور چہرے کو قوت گویائی عطا کر دے گا اور وہ حقیقت حال کھول کر رکھ دیں گے۔ میرے بھائیو! قیامت کا دن بڑا کٹھن دن ہو گا جس ہاتھ، پاؤں اور نفس کو آرام اور لذت پہنچانے کے لئے ہم گناہیں کرتے ہیں۔ دوسروں کا حق دبا کر عیش کرتے ہیں، کمزوروں پر ظلم کر کے لذت محسوس کرتے ہیں یہ سارا کیا دھرا، اور کچا چھٹا قیامت کے دن وہی ہاتھ پاؤں کھول کر رکھ دیں گے اور ہم حسرت کے ساتھ تھاتے رہ جائیں گے۔ اس لئے کچھ کہنے اور کرنے سے پہلے انجام کو سوچ لجئے۔ دنیا کی زندگی عارضی اور چند روزہ ہے اور قیامت کی زندگی دائمی ہے۔ دنیا کی چند روزہ زندگی سے دھوکہ نہ کھائیں۔

### ذرہ برابر ظلم نہیں ہو گا

یہ دنیا کی عدالت نہیں ہے جہاں ظلم و زیادتی، نا انصافی اور بے ایمانی کی بھرمار ہے دنیا میں عدل و انصاف کی راہ میں بے شمار رکاوٹیں ہیں کہیں یوں اور بچے ہیں کہیں رشتہ اور ناتھ ہے، کہیں قوم اور برادری ہے، کہیں دوست اور احباب ہیں کہیں سورس اور تعلقات ہیں، کہیں ڈر اور خوف ہے، کہیں حرص اور لالج ہے جو ظلم اور

نا انصاف پر مجبور کرتی ہے، لیکن اللہ کی عدالت ان سب علاقوں اور عوائق سے پاک ہے اس لئے وہاں انصاف ہی انصاف ہو گا ذرہ برابر ظلم نہیں ہو گا۔ آیات ساعت فرمائیں۔

(۱) ﴿ذلِكَ بِمَا قَدَّمْتُ أَيْدِيهِنَّكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ﴾ (۱۸۲:۳)  
ترجمہ: یہ تمہارے پیش کردہ اعمال کا بدلہ ہے اور اللہ تعالیٰ اپنے بندوں پر ذرہ برابر ظلم کرنے والا نہیں ہے۔

(۲) ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةٌ يُضَاعِفُهَا﴾

(الناء: ۳۰)

ترجمہ: بیشک اللہ تعالیٰ ایک ذرہ برابر ظلم نہیں کرتا اور اگر نیک ہوتا سے دو گئی کر دیتا ہے۔

(۳) ﴿فَلُمَّا تَعَادَ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ لَمَنِ اتَّقَى وَلَا تَظَلَّمُونَ فَتَبَيَّلَ﴾ (۷۷/۲)

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ دنیا کی پونچی بہت تھوڑی ہے، اور پرہیز گاروں کے لئے تو آخرت ہی بہتر ہے، اور تم پر ایک دھاگے برابر ظلم نہ کیا جائیگا۔

(۴) ﴿وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يَظَلَّمُونَ نَبِيِّرًا﴾ (۱۲۳:۳)

ترجمہ: ایمان کے ساتھ جو بھی یہ عمل کرے خواہ مرد ہو یا عورت تو ایے لوگ جنت میں داخل ہوں گے اور کھجور کی گٹھلی کے شگاف برابر بھی ان پر ظلم نہیں کیا جائیگا۔

(۵) ﴿مَا يَدْلِلُ الْقَوْلُ لِذَئْنِي وَمَا أَنَا بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ﴾ (۲۹/۵۰)

ترجمہ: میرے پاس بات بدی نہیں جاتی اور میں اپنے بندوں پر ذرہ برابر ظلم کرنیو لا انہیں ہوں۔

ان کے علاوہ قرآن پاک میں بہت ساری آیتیں ہیں جن سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اللہ کی عدالت میں کسی طرح کا کوئی ظلم نہیں ہوگا۔ اللہ کے نظام عدل میں یہ بات بتائی جا سکی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انصاف کے قیام کے لئے ایسا انتظام کر رکھا ہے کہ اس میں کسی طرح کی نا انصافی، ظلم و زیادتی اور دھاندھلی کا کوئی امکان ہی نہیں ہے۔ آج دنیا کی عدالت میں کسی مجرم کے سامنے اس کا شیپ اور سی، ہی کیمرے کے ذریعہ ضبط کی ہوئی اس کی آمد و رفت اور نقل و حرکت کی تصویر دکھادی جاتی ہے تو اس کا ناطقہ بند ہو جاتا ہے۔ قیامت کے دن یہی فلم اور بڑے پیمانے پر مجرم کے سامنے پیش کر دی جائے گی۔ اس وقت انسان کہے گا۔ ”این المفتر، کہاں بھاگ کر جاؤ۔ ہر طرف اللہ ہی کی بادشاہی ہوگی۔ یہی نہیں دل اور سینے کا راز بھی کھول دیا جائیگا۔

**”وَحَصَّلَ مَا فِي الصُّدُورِ“** اللہ قیامت کی رسوانی سے محفوظ رکھے۔

### خلاصہ کلام

آج خطبہ جمعہ میں آپ کو جن باتوں کا سبق دیا گیا ہے، اخیر میں ان کا خلاصہ پیش کر دینا میں مناسب سمجھتا ہوں۔

۱۔ سب سے پہلے قیامت کی ہونا کی اور تباہی کو مختلف آیات کی روشنی میں بتایا گیا۔

۲۔ اس کے بعد آپ کو بتایا گیا کہ اللہ تعالیٰ نے وقوع قیامت کو مختلف انداز سے سمجھایا ہے، کہیں اس طرح سمجھایا گیا کہ جس طرح بارش سے زمین زندہ ہوتی ہے اور پودے نکلتے ہیں اسی طرح تم بھی زندہ ہو گے اور قبروں سے نکلو گے۔ کہیں یہ سوال کر کے کہ پہلی بار پیدا کرنا آسان ہے یا دوسرا پار پیدا کرنا؟ کہیں اس طرح سمجھایا

گیا کہ جب دنیا کا نظام ہم نے جوڑے جوڑے رکھا ہے تو دنیا کی زندگی بے جوڑ کیوں رہے گی؟

کہیں اس طرح کہ جب اللہ تعالیٰ آسمان و زمین جیسی عظیم مخلوق کو پیدا کرنے پر قادر ہے تو بھلا انسان جیسی حقیر مخلوق کو دوبارہ کیوں نہیں پیدا کر سکتا؟

۳۔ اس کے بعد آپ کو یہ سمجھایا گیا کہ عدل کا تقاضا ہے کہ جیسا جرم ویسی سزا۔ اگر جرم پانچ بار سزا نے موت کا مقاضی ہے تو عدالت وہی فیصلہ کرے گی۔ اگر جرم ایک ہزار سال کی سزا چاہتا ہے تو نجح کے انصاف کا تقاضا ہے کہ وہ ایک ہزار سال کی سزا نئے۔ لیکن دنیا کی زندگی اس سزا کے لئے ناکافی ہے۔ اس لئے عدل کا تقاضا ہے کہ ایک ایسی دنیا ہو جہاں عمر غیر محدود ہو اور وہاں ہر ایک کا پورا پورا حق ادا کر دیا جائیگا، اسی کا نام قیامت اور آخرت ہے۔

۴۔ اس کے بعد آپ کو بتایا گیا کہ قیام عدل کے لئے اللہ تعالیٰ نے ایسا نظام قائم کر رکھا ہے کہ جرم کا انکار کر ہی نہیں سکتا۔ اگر کرے گا تو خود اس کے ہاتھ، پاؤں اس کے خلاف گواہی دیں گے اور یہ ناممکن ہے کہ آدمی کوئی جرم کرے اور اس کے ہاتھ، پاؤں نہ دیکھیں۔ دنیا میں کسی چیز کی ریکارڈ نگ کا جو نظام انسان نے تیار کیا ہے اس سے بہت بڑے پیمانے پر اللہ نے آخرت کے لئے تیار کر رکھا ہے۔

اللہ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں دنیا میں ایمان کے ساتھ ممتاز اور پاکیزہ زندگی گذارنے کی توفیق بخشے اور قیامت کے دن اپنے نیک اور متقدی بندوں کے ساتھ دشمن فرمائے۔ جنت کی نعمتوں سے نوازے اور جہنم کے عذاب سے محفوظ رکھے۔ آمين۔

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين



# تقلید اور شریعت

نکات:

- (۱) تقلید کا معنی۔
  - (۲) توافق یا تضاد؟
  - (۳) کھلی تنقید۔
  - (۴) قابل توجہ۔
  - (۵) تقلید کا دروازہ کیسے کھلا؟
  - (۶) دین کہاں سے لیں؟
- الله عزوجل کا ارشاد گرامی ہے۔

**﴿إِلَّا كُلُّ حَقْعَدًا مِنْكُمْ شُرُعَةٌ وَمِنْهَا حَاوَلُ شَاءَ اللَّهُ لِيَجْعَلَكُمْ أَمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِنَ لَيْلُوْكُمْ فِي مَا آتَكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ﴾** (البقرة: ۲۸)

ترجمہ: تم میں سے ہر ایک کے لئے ہم نے دستور اور طریق عمل مقرر فرمادیا ہے۔ اگر اللہ چاہتا تو تم سب کو ایک ہی امت بنادیتا (لیکن ایسا نہیں کیا) اس لئے کہ اس نے جو دین تم کو دیا ہے اس میں وہ تم کو آزمانا چاہتا ہے، لہذا تم نیکیوں کی طرف سبقت کرو۔

تقلید کا معنی:

ابھی ہم نے آپ کو جو آیت کریمہ سنائی ہے اس پر بحث بعد میں۔ موضوع کی مناسبت سے پہلے تقلید کا معنی اور مفہوم سمجھئے۔ ”تقلید“ عربی لفظ ہے آپ عربی،

اردو، فارسی کوئی بھی لغت اٹھا کر دیکھیں، آپ کو اس کا معنی ملے گا ”گردن میں کوئی چیز لٹکانا، اسی سے عربی میں ایک لفظ ”قلادہ“ بولا جاتا ہے، اس کا معنی ”ہار، ہوتا ہے اس لئے کہ وہ بھی گردن میں لٹکتا رہتا ہے۔

ہم آپ کو اللہ کے رسول ﷺ کی صحیح حدیث کی روشنی میں تقليد کا معنی سمجھانے کی کوشش کرتے ہیں اس سے آپ کو سمجھنے میں آسانی ہو گی اور یقین بھی ہو گا اس لئے نبی کریم ﷺ کے فرمان سے بڑھکر کوئی دلیل نہیں ہو سکتی۔

”عَنْ حَفْصَةَ قَالَتْ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا شَاءَ النَّاسٌ حَلُوا وَلَمْ تَحِلْ أَنَّتِ؟ قَالَ إِنِّي لَبَدَثُ رَأِسِي وَقَلَدَثُ هَدِيَّيْ وَلَا أَجِلُّ حَتَّى أَجِلَّ مِنَ الْحَجَّ“

(صحیح بخاری، مناسک، باب فعل القلائد للبدن والبقر ۱۶۹۷) ام المؤمنین حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا، کہتی ہیں کہ میں نے کہا: اللہ کے رسول ﷺ کیا بات ہے کہ لوگ حلال ہو گئے اور آپ حلال نہیں ہوئے؟ آپ نے فرمایا: میں نے اپنے سر کے بالوں کو چپکالیا ہے اور اپنے قربانی کے جانوروں کو ہار پہنا دیا ہے اس لئے میں حج کرنے کے بعد ہی حلال ہوں گا۔

یہ حدیث پیش کر کے حج اور عمرہ کے مسائل بتانا مقصود نہیں ہے۔ ہم صرف یہ بتانا چاہتے ہیں کہ ”تقليد“، کامعنی کیا ہے؟ عرب میں پہلے یہ دستور تھا کہ لوگ مکہ میں قربانی کیلئے جانور سمجھتے یا ساتھ لیکر جاتے تو اس جانور کی گردن میں جوتے کا ہار لٹکا دیتے تاکہ ہار دیکھ کر لوگ جان جائیں کہ یہ قربانی کا جانور ہے اور مکہ جا رہا ہے۔ لوگ اس کو چارہ پانی دے کر راستے پر لگادیتے اور وہ آہستہ آہستہ مکہ اپنی جگہ پہنچ جاتا۔ چونکہ اس دستور میں کوئی قباحت نہیں تھی اس لئے نبی کریم ﷺ نے اپنے جانوروں کو بھی ہار پہنا دیا تھا اور اسکی تعبیر کے لئے آپ نے جو لفظ استعمال کیا وہ ”قلدت“ ہے، یہ لفظ

”تقلید“ سے بنا ہے تقلید کا الغوی معنی ابھی آپ کو بتایا گیا۔ اصطلاحی معنی یوں بیان کیا جاتا ہے ”بغیر دلیل کسی کی رائے کو قبول کرنا“، الغوی اور اصطلاحی معنی میں اگر مناسبت تلاش کی جائے تو وہ یہ ہو گی کہ جانور کی گردن میں پسہ اور ہار پہننا کر جس طرح اطاعت کرائی جاتی ہے اسی طرح مقلد بھی اپنی گردن میں کسی کی اطاعت کا پسہ ڈال لیتا ہے اور اس کی اطاعت کرتا ہے۔ اس وضاحت کے بعد آپ خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ تقلید کرنا اور مقلد کہلانا آپ کو زیب دیتا ہے یا نہیں؟ آپ کو یہ خلجان ہور ہا ہو گا کہ ہم عربی نہیں جانتے قرآن و حدیث نہیں سمجھ سکتے اس لئے کسی سے پوچھنے اور اس کی تقلید کرنے پر مجبور ہیں۔

میرے بھائیو! یہ خلجان میں اسی منبر پر بارہا در کر چکا ہوں اور آج پھر ان شاء اللہ اگر وقت رہا تو خطبہ کے اخیر میں اس پر روشنی ڈالی جائیگی۔

### توافق یا تضاد؟

فی الحال آپ اس پہلو پر غور کریں کہ اسلام اور تقلید میں توافق ہے یا تضاد؟ آپ جانتے ہیں کہ انبیاء کرام صلوات اللہ علیہم کو اللہ تعالیٰ نے اس لئے نہیں بھیجا تھا کہ وہ انسانوں کی عقولوں پر تلا چڑھادیں، ان کی قوتی اور اک سلب کر لیں؟ آباء و اجداد کی تقلید اور manus روایات سے مزید چپکا دیں؟ بلکہ ان کو اس لئے بھیجا تھا کہ قوم کو بیدار کریں اور ان کو اس کا اہل بنائیں کہ وہ اپنی manus روایت پر نظر ثانی کریں، سماجی دین اور تقلیدی جمود کو توڑیں، احساس و شعور کو بیدار کریں، متحرک اور نشیط بنائیں؟ لیجھ میں قرآن و حدیث سے دلیل پیش کرتا ہوں، سنئے اور خود فیصلہ کیجئے کہ اسلام اور تقلید میں توافق ہے یا تضاد؟ اسلام تقلید کو واجب کرتا ہے یا اس کو مٹانا چاہتا ہے؟ کیا

ہے اسلام کی غثا؟

شروع میں آپ کو جو آیت کریمہ سنائی گئی تھی اس کی طرف آئیے۔ آپ یہ جانتے ہیں کہ اللہ کا دین ایک ہے تمام انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کا دین ایک تھا، دعوت ایک تھی یعنی ”اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُ“ (اعراف: ۲۵) تم سب ایک اللہ کی عبادت کرو اس کے علاوہ تمہارا کوئی معبود نہیں ہر نبی کی یہی دعوت تھی۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے ہر نبی کی شریعت میں اختلاف رکھا یعنی حلت و حرمت کے مسائل اور عبادات کے طریقے مختلف تھے۔ مثلاً نبی اسرائیل کیلئے مال غنیمت کا کھانا حرام تھا اور ہمارے لئے حلال ہے، اونٹ کا گوشت ان کے لئے حرام تھا ہمارے لئے حلال ہے، وہ صرف عبادت خانوں میں اللہ کی عبادت کر سکتے تھے۔ اور ہمارے لئے پوری زمین مسجد ہے جہاں وقت ہو جائے نماز پڑھ لجئے۔ اسی طرح عبادات کے طریقوں میں بھی فرق تھا۔

شریعتوں میں فرق رکھنے کا مطلب یہ ہوا کہ بعد میں آئیوالے نبی کے ذریعہ پہلی شریعت کو منسوخ کر دیا گیا، اس لئے کہ ایک ہی طریقے پر نسل درسل عمل کرنے سے عبادات کا صرف ایک ڈھانچہ رہ جاتا ہے اور اسکی روح نکل جاتی ہے اور اللہ تعالیٰ کو یہ تقیدی اور بے جان عمل کسی طرح مطلوب نہیں ہے۔ اس لئے مذہبی جمود اور تقليدی ذہن کو بد لئے کے لئے اللہ تعالیٰ نے شریعتوں میں نسخہ کا سلسلہ رکھا اور اسی کو اللہ تعالیٰ نے آیت کریمہ میں ابتلاء اور آزمائش سے تعبیر کیا ہے۔ ”لَيَلُوْكُمْ فِيمَا آتَاکُمْ“، یعنی جو دین تم کو دیا ہے اس میں تحسیں آزمائے۔ آزمائش کا پتہ اس وقت چلتا ہے جب آبائی دین اور روایتی طریقہ عمل کو چھوڑ کر نیا طریقہ عمل اختیار کرنا پڑتا ہے تو ایسے وقت میں آدمی کی فکر کو دھکا لگتا ہے آدمی اپنے آبائی عمل کو چھوڑنا پسند نہیں کرتا لیکن اگر

آدمی کا ضمیر زندہ ہے، احساس و شعور بیدار ہے، فکری قوتیں جاگ رہی ہیں تو اپنے طرز عمل پر نظر ثانی کرتا ہے اور تقلید و جمود کی زنجیر میں توڑ کرنی شریعت کو قبول کر لیتا ہے، مفادات اور مصلحتیں، رشتہ اور نتائج، قوم اور برادری اس کے فعلے میں حائل نہیں ہوتیں، وہ بے پناہ عزم و ارادے کے ساتھ آبائی دین کی زنجیر توڑ کرنے دین میں داخل ہو جاتا ہے، اور اگر جمود و تعطیل کا شکار ہے، احساس اور ضمیر مردہ ہے فکری صلاحیتوں پر تلا چڑھا ہوا ہے تو ایسا آدمی اپنے آبائی دین سے چپکا رہتا ہے اور یہ چیز اللہ کو مطلوب نہیں ہے، اسی تقلیدی جمود کو توڑ نے اور احساس و شعور کو بیدار کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام کی شریعتوں میں فرق رکھا اور شیخ کا سلسلہ جاری کیا۔ اب آپ خود فعلہ کریں کہ اسلام تقلید کو واجب کرتا ہے یا اس کو مٹانا چاہتا ہے۔

یہی بات تحویل قبلہ کی آیت میں بھی بتائی گئی ہے۔ ارشاد ہے۔

﴿وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمْنَ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقْبَيْهِ﴾ (البقرة: ۱۲۳)

ترجمہ: جس قبلہ پر تم پہلے تھا اس کو ہم نے صرف اس لئے بنایا تھا کہ ہم یہ جان لیں کہ کون رسول کی اتباع کرتا ہے اور کون ایزویوں کے بل پلٹ جاتا ہے۔

اللہ کو اپنی عبادت مطلوب ہے جس رخ بھی کی جائے وہ سب جانتا ہے

﴿وَإِلَهُ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَإِيَّمَا تُولِّوْا فَأَنَّمَّا وَجْهُ اللَّهِ﴾ (البقرة: ۱۱۵)

ترجمہ: مشرق اور مغرب کا مالک اللہ تعالیٰ ہی ہے تم جدھر بھی منہ کرو ادھر ہی اللہ کا منہ ہے۔

پھر قبلہ کی تحدید اور اسکی تمسیخ سے اللہ کو کیا مطلوب ہے؟ آیت کریمہ میں اس کی مصلحت یہ بتائی گئی کہ اللہ تعالیٰ جانا چاہتا ہے کہ کون رسول کے حکم کی اتباع کرتا ہے

اور کون نیا حکم پا کر انکار کرتا ہے اور اپنے آباء و اجداد کی تقیید کی طرف پلٹ جاتا ہے؟ گویا پہلے قبلہ کو منسون کر کے اور دوسرے قبلے کا حکم دے کر اللہ تعالیٰ یہ دیکھنا چاہتا ہے کہ کس کا احساس و شعور بیدار ہے اور کس کی فکر پر تقیید کا تالا چڑھا ہوا ہے۔ اگر الہوی کا تمیز بیدار ہے تو بے تکلف رسول کی اتباع کرے گا اور اگر دماغ کی گرہیں بند ہیں تو اپنے آباء و اجداد کے روایتی دین سے چپکا رہے گا۔ ایسے وقت میں اتباع اور عدم اتباع کا راز کھل جائیگا۔ اب آپ آسانی سے یہ فیصلہ کر سکتے ہیں کہ شخص کا مقصد تقییدی جمود کو توڑنا ہے تو پھر تقیید دین کا جز کیسے ہو سکتی ہے۔ آئیے ہم آپ کو بتاتے ہیں کہ کتاب و سنت میں تقییدی ذہن کو کس طرح بدلا گیا ہے اور اس پر کھل کر کس طرح تقیید کی گئی ہے۔

### کھلی تقیید

آپ جانتے ہیں کہ آدمی جس ماحول اور معاشرے میں آنکھ کھولتا ہے اس سے اوپر اٹھ کر سوچنے کی کوشش نہیں کرتا۔ اگر معاشرے میں کوئی ایسی غلط رسم پائی جائی ہے جس کا غلط ہونا سوچ کی طرح واضح ہے تو بھی آدمی اسے غلط کہنے کے لئے آمادہ نہیں ہوتا، بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ غلط سمجھنے کی طرف اس کا ذہن ہی منتقل نہیں ہوتا۔ لیکن ہے غلط۔ ایسی کچھ رسمیں عہد رسالت میں بھی ماضی سے چلی آرہی تھیں۔ اللہ تعالیٰ نے اس پر کھل کر تقیید کی اور اس کا خلاف واقعہ اور غلط ہونا بذیعہ وحی ثابت کیا۔ مثلاً عرب میں جاہلی روایت کے مطابق ایک رسم یہ چلی آرہی تھی کہ جس کو بیٹا نہیں ہوتا عموماً وہ کسی دوسرے کے لڑکے کو اپنا منہ بولا بیٹا (لے پا لک) بنالیتا، اور وہ حقیقی بیٹے کا درجہ اختیار کر لیتا، جس طرح حقیقی بیٹے کو باپ کی طرف نسبت کر کے

بلاتے ہیں اسی طرح اس لڑکے کو غیر حقیقی باپ کی طرف نسبت کرتے اور جس طرح حقیقی بیٹا اپنے باپ کا وارث ہوتا اسی طرح غیر حقیقی بیٹا اپنے مجازی باپ کا وارث ہوتا۔ یہ جاہلی رسم ابتداءً اسلام میں بھی باقی تھی۔ زید بن حارثہ نبی کریم ﷺ کے آزاد کردہ غلام تھے اور آپ کو نہایت محبوب تھے چنانچہ عرب رواج کے مطابق آپ نے ان کو منہ بولا بیٹا بنالیا یہاں تک کہ صحابہ کرام حضرت زید کو زید بن محمد (علیہما السلام) کہہ کر بلانے لگے۔ عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

”أَن زَيْدَ بْنَ حَارِثَةَ مَوْلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَا كُنَّا نَدْعُوهُ إِلَّا زَيْدَ بْنَ مُحَمَّدٍ حَتَّى نَزَّلَ الْقُرْآنَ (أَذْغُوْهُمْ لِأَبْاءِهِمْ هُوَ أَفْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ)“  
 صحیح بخاری، تفسیر سورہ الحزاب (۲۸۸۲)

عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ زید بن حارثہ جو رسول اللہ ﷺ کے آزاد کردہ غلام تھے ان کو ہم لوگ زید بن محمد (علیہما السلام) کہہ کر بلاتے تھے۔ یہاں تک کہ قرآن کریم کی یہ آیت کریمہ نازل ہوئی (أَذْغُوْهُمْ لِأَبْاءِهِمْ هُوَ أَفْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ) یعنی ان (لے پاکوں) کو ان کے باپوں کی طرف نسبت کر کے بلا و۔ اللہ کے نزدیک یہ زیادہ انصاف کی بات ہے۔

جو بیٹا نہیں ہے اسکو حقیقی بیٹا بن دینا اور جو حقیقی باپ نہیں ہے حقیقی باپ کہنا اور غیر حقیقی بیٹے کو اس کا وارث قرار دینا اتنی واضح اور فاش غلطی ہے جس کو بتانے اور سمجھانے کی ضرورت ہی نہیں ہے، باپ، باپ ہے اور بیٹا، بیٹا ہے جو باپ نہیں ہے وہ باپ نہیں ہو سکتا اور جو بیٹا نہیں ہے وہ بیٹا نہیں ہو سکتا۔ لیکن اتنی مولیٰ بات پورے معاشرے کو سمجھ میں نہیں آ رہی تھی اور اس غلط رسم پر سیکڑوں سال سے عمل ہوتا آ رہا تھا۔ اسلام، اہل اسلام کو، شیار اور بیدار مغفرہ کھانا چاہتا ہے چنانچہ اس فاش غلطی پر کھلی تقید کی گئی اور بذریعہ وحی آبائی تقید کا جود توڑا گیا اور بتایا گیا کہ ”لے پاکوں“ کو ان کے حقیقی باپوں کی طرف نسبت کر کے بلا و۔ اللہ کے نزدیک یہی پورا انصاف ہے۔

اور سنئے! عرب جاہلیت سے ایک رسم چلی آرہی تھی جسے ”ظہار“، کہا جاتا ہے۔ ظہار کا مطلب یہ ہے کہ آدمی اپنی بیوی کو یوں کہے ”أَنْتِ عَلَيَّ كَظَهَرٌ أُنْتِ“، تم میرے نزدیک میری ماں کی پیٹھی کی طرح ہو۔ مطلب یہ ہے کہ جس طرح میری ماں میرے لئے حرام ہے ایسے ہی تم بھی میرے لئے حرام ہو۔ عرب معاشرے میں ایسا کہہ دینے سے بیوی شوہر کیلئے حرام ہو جاتی، جس طرح طلاق سے جدائی ہو جاتی ہے اسی طرح ظہار سے بھی شوہر اور بیوی کے درمیان جدائی ہو جاتی تھی، یہ رسم نسل درسل عرب معاشرے میں چلی آرہی تھی اور اس پر عمل بھی ہو رہا تھا جبکہ اس کی غلطی بالکل واضح تھی لیکن کسی کا ذہن اسکی طرف نہیں منتقل ہو رہا تھا۔ قرآن پاک میں اس غلطی پر زبردست تقدیم کی گئی، جب حضرت خولہ رضی اللہ عنہا سے ان کے شوہراوں بن صامت انصاری رضی اللہ عنہ نے ظہار کیا تو اس پر یہ آیت کریمہ نازل ہوئی۔

**﴿الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مَنْ نَسَائِهِمْ مَا هُنَّ أَمْهَاتِهِمْ إِنَّ أَمْهَاتِهِمْ إِلَّا الْلَّاتِي وَلَدَنَهُمْ﴾** (جادہ: ۲)

ترجمہ: تم میں جو لوگ اپنی بیویوں سے ظہار کرتے ہیں وہ (بیویاں) ان کی مائیں نہیں ہیں ان کی مائیں تو وہ ہیں جنہوں نے ان کو پیدا کیا ہے۔

بیوی کو ماں کہنا بالکل کھلی غلطی ہے، لیکن کسی کا ذہن اسکی طرف نہیں جا رہا تھا۔ کیوں؟ اس نے کہ لوگ رسم و رواج کی بندشوں اور آباء و اجداد کی تقدیم میں جگڑے ہوئے تھے، وہنی جمود اتنا غالب تھا کہ سوچنے کی صلاحیت سلب ہو گئی تھی۔ انھیں یہ پتہ ہی نہیں چل رہا تھا کہ ہم جو کچھ کر رہے ہیں یا اپنی زبان سے بول رہے ہیں اس کا حقیقت سے کچھ تعلق ہے بھی یا نہیں؟ اسلام اس تقلیدی ذہن اور جامد مزاج کو پہنچنے کرتا، اسلام ایک حقیقت پسند دین ہے وہ گرد و غبار کو صاف کرتا ہے، احساس (مشعور) کو بیدار کرتا ہے، بیوی کو ماں کہنا کھلا ہوا جھوٹ اور نہایت گندی بات ہے اسے کھول کر بتایا گیا۔ اگر کسی نے ایسی غلط اور گندی بات زبان سے نکال دی تو وہ مجرم ہے لہر اسکی

سزا یہ ہے کہ ظہار کا کفارہ ادا کرے اس کے بعد یوں حلال ہوگی۔ ایک مثال حدیث سے بھی ساعت فرمائیں۔ یہ حدیث آپ کو صحیح بخاری مناسک اور ابواب العمرہ میں مل جائیگی ہم حدیث کا مفہوم آپ کو نئیں گے۔ عرب کے بعض قبلی خصوصاً انصار مدینہ حج کے مہینوں میں عمرہ کرنا حرام سمجھتے تھے بلکہ اسے ”افجر الفجور فی الارض“ یعنی دنیا کا سب سے بڑا ناہ کہتے تھے۔ لیکن ان کا یہ خیال غلط تھا۔ اس لئے اس کی بھی اصلاح کی گئی۔ چنانچہ نبی کریم ﷺ جمعۃ الوداع میں جب مکہ پہنچ تو آپ نے اعلان کر دیا کہ جو قربانی کا جانور اپنے ساتھ نہیں لایا ہے وہ اپنے حج کا احرام توڑ کر عمرہ کا احرام باندھ لے اور عمرہ کر کے حلال ہو جائے۔ خلاف معمول اور خلاف توقع یہ فرمان سن کر لوگوں کو بڑا تجھب ہوا۔ لوگ جیسی بیس میں پڑ گئے کہ اب کیا کریں؟ باپ دادا سے تو یہ سنتے اور دیکھتے چلے آ رہے ہیں کہ حج کے ایام میں عمرہ کرنا حرام ہے اور آپ کا حکم ہے کہ عمرہ کر کے حلال ہو جاؤ۔ ان کے سامنے تین استھانے تھا۔

۱۔ ایک تو یہ کہ باپ دادا کی تقدیری رسم ٹوٹ رہی تھی۔

۲۔ دوسرے یہ کہ عمرہ کر کے حلال ہونیکا مطلب یہ ہوا کہ اپنی بیویوں کے پاس بھی جائیں، لذت جماع اور عبادت حج کا یہ قرب دماغ نہیں قبول کر رہا تھا۔ دونوں میں بعد ہونا چاہئے۔

۳۔ خود نبی کریم ﷺ عمرہ کر کے حلال نہیں ہو رہے تھے اس لئے کہ آپ قارن تھے، قربانی کا جانور ساتھ لائے تھے، اسلئے آپ فتح میں حلال نہیں ہو سکتے تھے۔ آپ کا خود حلال نہ ہونا اور صحابہ کرام کو حلال ہونے کا حکم دینا لوگوں کے لئے مزید رکاوٹ کا سبب بن رہا تھا۔ چنانچہ صحابہ کا تأمل دیکھ کر آپ نے فرمایا:

لَوْ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَدَبَرْتُ مَا أَهْدَيْتُ وَلَوْ لَا أَنْ مَعَیَ الْهَدَى لَا حَلَّتْ۔  
 (صحیح بخاری، ابواب العرة)

یعنی جوبات مجھے بعد میں معلوم ہوئی اگر پہلے معلوم ہوئی ہوتی تو میں قربانی کا جانور ساتھ نہیں لاتا۔ اگر میرے پاس قربانی کا جانور نہیں ہوتا تو میں بھی حلال ہو جاتا۔

یہ آپ ﷺ کے تربیت یافتہ صحابہ کرام ہیں (رضی اللہ عنہم) اطاعت سے انحراف کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ لیکن رسم و رواج کی بندش اتنی مضبوط ہوتی ہیکہ اول مرحلہ میں صحابہ کرام کو بھی تأمل ہو گیا۔ نبی کریم ﷺ نے صحابہ کرام کا اضطراب دیکھا، ان کا اعتراض سن لیکن آپ نے شریعت کے موقف میں کوئی تبدیلی نہیں کی اور برسوں کا تقليدی جمود آپ نے توڑ دیا (مسئلہ عین).

میرے بھائیو! آیات اور احادیث کی روشنی میں آپ کو یہ سمجھایا جا رہا ہے کہ آبائی اور روایتی دین اور تقليدی جمود کو اسلام کی حال میں پسند نہیں کرتا بلکہ اسے نخ کے ذریعہ، شریعون کی تبدیلی کے ذریعہ، جا حلی رسم و رواج کی اصلاح کے ذریعہ مٹانا اور ختم کرنا چاہتا ہے۔ اب آپ خود فیصلہ کریں کہ اسلام میں انہی تقليدی کی کوئی گنجائش ہے؟

### قابل توجہ

ہمارے اپنے معاشرے میں بھی تقليدی مزاج کے نتیجے میں بعض ایسی غلطیاں جگہ پائی ہیں کہ ان کی نکارت کو لفظوں میں بیان ہی نہیں کیا جا سکتا۔ غور کریں گے تو آپ کو معلوم ہو گا کہ ان سے کتاب و سنت کی توہین اور حق سے انحراف نکلتا ہے۔ اس کے باوجود ہمیں ان کے غلط ہونے کا احساس نہیں ہے۔

آپ کو معلوم ہو گا کہ ملک کے بعض صوبوں اور شہروں میں ختنہ کے مقام کو سنت کہا جاتا ہے۔ طلبہ آپ سے چھٹی لینے آئیں گے، آپ پوچھیں گے کیسی چھٹی؟ کہیں گے: دوایلنے ڈاکٹر کے پاس جانا ہے۔ آپ پوچھیں گے: کیا ہوا ہے؟ کہیں گے: سنت پر کھلی ہوئی ہے۔ غور فرمائیے: ”سنت“، کتنا پاکیزہ لفظ ہے اور اس کا کیا معنی اور مفہوم ہے؟ سنت۔ نبی کریم ﷺ کے قول فعل کو کہا جاتا ہے اس کا کتنا اونچا مقام اور مرتبہ ہے؟ دین کی بنیاد سنت نبوی پر قائم ہے لیکن نادانی میں یا قصداً ہم نے ختنہ کے مقام کو سنت کہنا شروع کر دیا اور کبھی ہمارا ذہن اسکی قباحت کی طرف نہیں گیا۔ آج بھی نہیں جا رہا ہے۔ یہ سنت نبی کی کھلی ہوئی توہین ہے، اس سے توبہ کرنا چاہئے۔ آپ جانتے ہیں کہ ”خلیفہ“، کا لفظ تاریخ اسلام اور سیرت کا ایک قابل احترام لفظ ہے۔ نبی کریم ﷺ کے جانشین حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو خلیفہ رسول کہا جاتا ہے، علی الترتیب چاروں خلفاء کو خلفاء راشدین کہا جاتا ہے۔ لیکن سخت افسوس کی بات ہے کہ اس قابل احترام لفظ خلیفہ کو ہم نے فٹ کر دیا اس شخص پر جو بچوں کا ختنہ کرے، بال کاٹے، کشتی لڑائے، لاثھی اور بنوٹ سکھائے باور پی ہو اور کھانے پکائے یا کسی کام ماق اڑانا ہو تو تحقیر کے لئے خلیفہ کہیں۔

”سوموار“ کو ”پیر“ کہنا ایک عام بیماری ہے عام بول چال میں سوموار کو ”پیر“ کہا جاتا ہے، کیلئے روپ پر، جنڑیوں میں ”سوموار“ کو پیر لکھا جاتا ہے، ہفتہ کے تمام دنوں میں یہ دن سب کا ”پیر“، کیسے ہو گیا؟ ہفتہ کے تمام دنوں میں جمعہ کے دن کو ”سید الایام“، کہا گیا ہے، صحیح حدیثوں میں نبی کریم ﷺ نے جمعہ کی فضیلت بیان فرمائی ہے اور عموماً تمام مسلمان جمعہ کی فضیلت کو تسلیم کرتے ہیں لیکن وہ ”پیر“ نہیں ہوا ”سوموار“، سب کا پیر ہو گیا اس کی وجہ اس کے علاوہ اور کیا ہو سکتی ہے کہ اس دن کوئی

بڑے پیر چھوٹے پیر پیدا ہوئے ہوں گے؟ اس لئے سموار سارے دنوں کا پیر ہو گیا۔  
اس بیماری میں اہل حدیث بھی بتلا ہیں۔ حدیث میں اللہ کے نبی ﷺ فرماتے ہیں:  
”نَحْنُ الْأَخِرُونَ السَّابِقُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَبْدَأُ أَنَّهُمْ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِنَا“  
(صحیح بخاری، کتاب الجمعة)

نبی کریم ﷺ فرماتے ہیں کہ یہود و نصاری زمانے کے اعتبار سے ہم سے پہلے ہیں اور ہم سے پہلے ان کو کتاب بھی دی گئی ہے اور ہم ان کے بعد ہیں لیکن اس کے باوجود قیامت کے دن ہم ان سے آگے رہیں گے۔ اور اس کو مثال سے اس طرح سمجھایا کہ جیسے یہود و نصاری پر اللہ تعالیٰ نے اپنی عبادت کے لئے ایک خاص دن فرض کیا تھا لیکن اس دن کی تعین میں ان سے غلطی ہوئی وہ ہم سے پیچھے ہو گئے اور ہم کو اللہ تعالیٰ نے جمعہ کی رہنمائی فرمائی اور ہم ان سے آگے ہو گئے، ہمارا ہفتہ جمعہ سے شروع ہوا، ترتیب یوں ہوئی جمعہ، سپتھ اور التوار۔ یہود و نصاری ہم سے پہلے ہیں لیکن سید الایام کے انتخاب میں ہمارے بعد ہیں۔ اسی طرح پیچھے ہونے کے باوجود ہم قیامت کے دن ان سے آگے رہیں گے۔ ان شاء اللہ۔

ہم آپ کو یہ سمجھانا چاہتے ہیں کہ یہود کے نزدیک ہفتہ کا پہلا دن سپتھ ہے اور نصاری کے نزدیک ہفتہ کا پہلا دن التوار ہے اس لئے اگر یہود تظییماً سپتھ کو ہفتہ کے نام سے موسم کریں تو کسی قدر بات سمجھ میں آتی ہے حالانکہ وہ ہفتہ نہیں ہفتہ کا پہلا دن ہے۔ لیکن مسلمان بھی سپتھ کو ہفتہ کہیں اور کیا نہ رہوں پر سپتھ کے دن کو ہفتہ لکھیں یہ بات سمجھ میں نہیں آتی۔ ہمارا ہفتہ تو جمعہ کے مبارک دن سے شروع ہوتا ہے لہذا اگر ہفتہ کہنا ہی ہے تو جمعہ کے دن کو ہفتہ کے نام سے موسم کرنا چاہئے لیکن ہم بھی سپتھ ہی کو ہفتہ کہتے ہیں۔ اس توافق سے بچنا چاہئے۔ حدیث میں ہفتہ کو ”جمعہ“ سے تعبیر کیا گیا

ہے۔ عن ابن عباس قَالَ: حَدَّثَنَا النَّاسُ كُلُّ جُمْعَةٍ مِرَأَةً، فَإِنْ أَبْيَثَ فَمَرْتَيْنَ، فَإِنْ أَكْثَرَ ثَفَلَاتٍ مَرَّاتٍ۔ (صحیح بخاری، دعوات ۷۲۳۷)

اس حدیث میں عبد اللہ بن عباس نے جمعہ کو ہفتہ کے معنی میں لیا ہے۔ عبد اللہ بن عمرؓ نے بھی لفظ جمعہ کو ہفتہ کے معنی میں استعمال کیا ہے۔ اور ہم صحابہ کرام کی ان صراحتوں کو چھوڑ کر سینچر کو ہفتہ کہتے ہیں۔ (صحیح بخاری، ادب ۶۳۲)

بارہ مہینوں کے اسلامی نام محرم، صفر، ربیع الاول وغیرہ متعین ہیں لیکن بعض معاشروں میں یہ اسلامی نام جانتے ہی نہیں ہیں، وہ مہینوں کا نام کسی پیر، فقیر کی پیدائش یا وفات سے جانتے ہیں، یہاں تک کہ ذوالقدر کے مہینے میں کوئی پیر نہ پیدا ہوا ہے نہ مرا ہے تو اس مہینے کا نام ”خالی“، رکھا گیا ہے اس لئے کہ یہ مہینہ کسی پیر کے مرنے، جینے سے خالی ہے۔

ایک مشہور اور زبان زدن لفظ ”مجاور“، کا ہے اس کا صحیح معنی پڑوسی اور اعتکاف کرنے والے کے ہیں، ہمارے مجاہرے میں واو کے فتحہ کے ساتھ بولا جاتا ہے۔ حالانکہ قاعدے کے مطابق فاعل کے صیغہ کے ساتھ ہونا چاہئے یہ لفظ ہمارے معاشرے میں ان لوگوں پر بولا جاتا ہے جو درگاؤں اور قبروں پر رہتے ہیں، تعویذ، گنڈا باندھنا، بھوت پریت چھڑانا، اور بزم خویش عورتوں کو اولاد دینا اور لوگوں کو بیوقوف بنا کر پیسہ لوٹانا ان کا دھنہ ہے وہ خود کیا ہیں اسے مت پوچھئے۔ میں یہ بتانا چاہتا ہوں کہ دیکھئے ایک پاکیزہ لفظ جس سے ثواب کی خوشبو آرہی ہے اس کو معاشرے نے ایسے معنی میں استعمال کرنا شروع کر دیا ہے جہاں سے شرک و کفر اور فتن و فجور کی بد باؤ رہی ہے اور سنیں۔

آپ جانتے ہیں کہ ”لبن“، کا معنی دودھ ہوتا ہے اس مناسبت سے دودھ

والے برتن کو ”بلبی“ کہا جاسکتا ہے لیکن بعض معاشرے میں لوگ اس پا کیزہ لفظ کو اٹھا کر وہاں لے گئے جہاں نہ اور حرمت ہے، تاڑی جس برتن میں اتارتے اور رکھتے ہیں اس برتن کو ”بلبی“ کہا جاتا ہے۔ چونکہ دودھ بھی سفید ہوتا ہے اور تاڑی بھی سفید ہوتی ہے اس ادنیٰ مناسبت سے ایک حرام چیز پر نہایت ہشیاری سے اس لفظ کا اطلاق کر دیا گیا کہ آدمی تاڑی کو حرام نہ سمجھے بلکہ دودھ کی طرح حلال سمجھ کر استعمال کرے۔

اب ایسا لفظ بھی ساعت فرمائیں جسے صرف علماء ہی کا طبقہ استعمال کرتا ہے لیکن اسکی شناخت اور قباحت پر توجہ نہیں جاتی۔ عقیدے کی کتاب جب ہم پڑھاتے ہیں تو طلبہ کو سمجھاتے ہیں کہ معززلہ مشرک ہیں۔ کیوں؟ اس لئے کہ وہ کہتے ہیں ”بندہ خود اپنے فعل کا خالق ہے، تخلیق اللہ کا فعل ہے اب ہم یہ کہیں کہ بندہ خود اپنے فعل کا خالق ہے تو صفت خلق میں ہم نے بندوں کو اللہ کا شریک کر دیا۔ لہذا معتزلہ اپنے اس عقیدے کی وجہ سے مشرک ہوئے۔ بات بالکل صحیح ہے۔ تخلیق اللہ کی صفت ہے جو اللہ کے ساتھ خاص ہے اس میں اس کا کوئی شریک نہیں ہو سکتا۔ لیکن بطور عقیدہ نہ ہی۔ جب یہی لفظ ہم اپنے کسی مضمون اور مقالے پر بولیں اور کہیں کہ یہ ہماری یا فلاں کی تخلیق ہے تو کیا اس سے اعتراض کی جو نہیں آتی؟

میرے بھائیو! ان مذکورہ باقتوں کو معمولی اور غیر اہم نہ سمجھیں، ابھی جن غلطیوں کی نشاندہی کی گئی ہے ان میں عقیدے کی بعض ایسی غلطیاں ہیں جن کا رشتہ شرک سے جاتا ہے۔ بعض سے کتاب و سنت کی توہین لازم آتی ہے اور کتاب و سنت کی توحیں ایسی غلطی ہے جسکی وجہ سے آدمی دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے، اور یہ ساری غلطیاں باپ دادا سے سنتے چلے آرہے ہیں ہم بھی وہی الفاظ روزمرہ کی بول چال میں استعمال کرتے ہیں اور ان کے معانی اور عواقب پر توجہ نہیں دیتے۔ تقلید ایک

ایسی یماری ہے جو غور و فکر کا مادہ سلب کر لیتی ہے اور عقل پر تلاچ چڑھاتی ہے جبکہ اسلام اپنے تبعین کو خلیط اور بیدار مفرکھنا چاہتا ہے آپ فیصلہ کیجئے کہ اس تفہاد کے بعد اسلام میں تقلید کی کوئی گنجائش نکل سکتی ہے؟

### تقلید کا دروازہ کیسے کھلا؟

اس موضوع پر شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ نے ایک جامع اور تفصیلی بحث جو اللہ البالغہ میں پیش کی ہے اس کا ایک مرتب خلاصہ آپ کے سامنے پیش کیا جا رہا ہے جس سے آپ یہ اندازہ کر سکتیں گے کہ تقلید کا وجود کیسے ہوا۔ اس کے بعد آپ کو یہ فیصلہ کرنا بھی آسان ہو جائیگا کہ شریعت اور تقلید جامد میں کچھ مناسبت ہے بھی یا نہیں؟  
 شاہ صاحب کہتے ہیں کہ چوتھی صدی ہجری سے پہلے کسی ایک معین مذہب (تقلید شخصی) کا وجود نہیں تھا۔ عوام و ضو، غسل، روزہ، حج، زکاۃ، جیسے اجتماعی مسائل میں نبی کریم ﷺ کی تقلید (اتباع) کرتے تھے اور جب کوئی نیا واقعہ پیش آتا تو کسی مذہب کی تخصیص اور تعین کے بغیر کسی بھی مفتی سے فتوی پوچھ لیتے اور اس پر عمل کرتے خواص کا حال یہ تھا کہ ان کے پاس کتاب و سنت اور صحابہ کرام کے اقوال و آثار کا اتنا ذخیرہ موجود ہوتا کہ اس کے ہوتے ہوئے کوئی نیا مسئلہ حل کرنے میں وقت نہیں پیش آتی، اگر خدا نخواستہ کبھی ایسی صورت پیش آجائی کہ اطمینان بخش دلیل نہیں مل سکی، حدیثیں متعارض ہیں، ترجیح کی صورت واضح نہیں ہے، تو گذشتہ علماء اور فقہاء کے اقوال کی طرف رجوع کرتے اگر ایک سے زیادہ قول ملتا تو اقوی اور اوثق کو اختیار کرتے خواہ وہ اہل حدیث کا قول ہو یا اہل کوفہ کا۔

خلفاء راشدین کے بعد آہستہ آہستہ حکومت کی باغ ڈورائیے لوگوں کے ہاتھ

میں چلی گئی جو فتاویٰ اور احکام و مسائل کے استنباط میں مستقل علم نہیں رکھتے تھے اور شرعی مسائل کے بغیر حکومت کی گاڑی نہیں چل سکتی تھی اس لئے ارباب حکومت علماء، فقہاء سے مدد لینے اور ساتھ رکھنے پر مجبور تھے، ارباب حکومت خود تو کتاب و سنت کے عالم نہیں ہوتے لیکن وہ زمانہ طرز اول کے علماء سے خالی بھی نہیں تھا۔ ایسے بہت سارے علماء اور محدثین موجود تھے جن کو دین کا خالص علم تھا لیکن ان کا یہ حال تھا کہ حکومت جب انھیں بلا تی تو وہ دور بھاگتے اور دور رہنے ہی میں وہ اپنی عافیت سمجھتے، اہل زمانہ نے جب دیکھا کہ علماء اور محدثین کی، فقہاء اور مجتهدین کی ارباب حکومت کے نزدیک بڑی قدر و منزلت اور عزت و احترام ہے ان کو قریب کیا جا رہا ہے اور یہ لوگ بھاگ رہے ہیں تو یہ عزو جاہ حاصل کرنے کے لئے بہت سارے لوگوں نے طلب علم میں سراٹھایا اور نوبت یہاں تک پہنچی کہ فقہاء کرام بادشاہوں کی نگاہ میں ذیل و خوار ہو گئے اور مطلوب سے طالب کے درجے میں پہنچ گئے "الا من وفقه اللہ" اور یہیں سے تقلید کا دروازہ کھلا، چیونٹی کی رفتار سے آہستہ آہستہ تقلید لوگوں کے سینوں میں اس طرح گھس گئی کہ لوگوں کو احساس بھی نہیں ہوا۔ اس کے کل تین اسباب بیان کئے جاسکتے ہیں۔

۱۔ ایک فقیہ جب کوئی فتویٰ دیتا یا فیصلہ کرتا تو دوسرا اس پر نقض وارد کرتا اور اس کے فتویٰ کو غلط ثابت کرتا۔ فقہاء کرام کے آپسی مجاہد کی وجہ سے فیصلہ مشکل ہو جاتا تو مجبوراً اب اس پر ختم کی جاتی کہ اچھا دیکھو کس کا فتویٰ گذشتہ ائمہ اور فقہاء میں سے کسی فقیہ کے فتویٰ کے موافق ہے؟ جس کا فتویٰ، متفقین میں سے کسی کے موافق ہو جاتا اس کا فتویٰ لے لیا جاتا اور دوسرے کا چھوڑ دیا جاتا۔ اس طرح تقلیدی ذہن بننا شروع ہو گیا۔

۲۔ عہدہ قضا کی کری پر جو لوگ قابض تھے ان کے اندر سے امامت نکل چکی تھی خیانت اور ظلم کا غلبہ ہو گیا تھا اس لئے ان سے لوگوں کا اعتماد اٹھ گیا، قضاۃ جب کوئی ایسا فیصلہ کرتے تو جو عوام کے نزدیک غیر مشکوک ہوتا تو اسکو قبول کر لیتے ورنہ نہیں، اور غیر مشکوک ہونا اسی وقت تسلیم کیا جاتا جب اس کا فیصلہ متفقین میں سے کسی عالم کے فیصلہ کے موافق ہوتا اس طرح بھی تقیید کو راستہ ملا۔

۳۔ رؤساء اور حکام کی جہالت کی وجہ سے لوگ ایسے لوگوں سے مسئلہ پوچھنے پر مجبور ہوئے جو خود حدیث رسول سے ناواقف ہوتے اور استنباط مسائل سے بھی نابلد ہوتے جب ایسے لوگ عالم اور مفتی ہو گئے تو ان کے لئے بھی ضروری ہوا کہ وہ اپنے فتویٰ کی تائید اور تقدیم میں اپنے سے پہلے کسی عالم اور فقیر کا حوالہ دین تاکہ ان کے فتویٰ کو اعتبار حاصل ہو۔ اس طرح بھی تقیید کو راستہ ملا اور اس کا روایج ہوا (حجۃ اللہ البالغة، باب حکایۃ حال الناس قبل المأمورۃ الرابعة و بعدھا) پوری بحث آپ بار

بار پڑھیں ان شاء اللہ آپ اس نتیجے پر پہنچیں گے کہ:

(۱) قرون تلاشِ شخصیں خیر القرون کہا گیا ہے اس میں تقیید کا وجود نہیں تھا۔

(۲) تقیید آپسی اختلاف اور باہمی مجادله کی پیداوار ہے۔

(۳) تقیید جہالت کا نتیجہ ہے۔

اب آپ فیصلہ کریں کی جہالت پھیلانا مطلوب ہے یا علم؟ اللہ کے نبی ﷺ کی نبوت اور وحی کا آغاز ”اقرأ“ سے کیوں ہوا ہے؟ جہالت پھیلانے کے لئے یا علم؟ یہ یقین ہے کہ آخرت میں کسی کی تقیید کے بارے میں ہم سے سوال نہیں کیا جائے گا ہاں نبی کریم ﷺ کے بارے میں قبر کے اندر سوال کیا جائیگا۔ اس لئے ہمیں کس کی تقیید کرنی چاہئے؟ جواب واضح ہے۔ فرض کیجئے تقیید دین کے فرائض میں سے ایک فرض ہے اور

اس کے بارے میں بھی سوال کیا جاسکتا ہے اگر امکان ہی سے بحث کرنا ہے تو کسی شافعی سے یہ سوال بھی کیا جاسکتا ہے کہ کم از کم تمہارے چار امام تھے تم نے صرف امام شافعی کی، ہی کیوں تقلید کی باقی تین نے کیا گناہ کیا تھا کہ ان کی تم نے تعلیمیں کی۔ اسی طرح خنفی، مالکی، اور حنبلی سب سے یہی سوال کیا جاسکتا ہے، ایک امام کو مانئے اور تین کو چھوڑئے یہ کون سا انصاف ہے؟ جبکہ آپ کے نزدیک سارے امام برحق ہیں۔

### دین کہاں سے لیں

یہ بات دن کے اجالے کی طرح واضح ہے کہ اتباع کہئے یا تقلید صرف نبی کریم ﷺ کی کی جائے گی، وہی آپ پر آتی تھی، جریل امین علیہ السلام آپ سے با تین کرتے تھے، آپ پر وہی کی دو صورتیں تھیں ایک ”وہی جلی“، جسے قرآن پاک کہا جاتا ہے دوسری ”وہی خنفی“، جسے حدیث رسول یا سنت کہا جاتا ہے، اور یہ دونوں اپنی اصلی حالت میں محفوظ ہیں اور دنیا کی تمام مشہور زبانوں میں ان کا ترجمہ ہو چکا ہے اگر آپ عربی نہیں جانتے ہیں تو جوزبان جانتے ہیں اس میں ترجمہ تلاش کیجئے اور براہ راست قرآن و حدیث کا ترجمہ پڑھئے اور دین حاصل کیجئے۔ آپ جس طرح چوپیں گھنٹہ اپنے لئے اور اپنے بچوں کیلئے خرچ کرتے ہیں اس طرح ایک گھنٹہ اپنے دین کیلئے بھی نکالنے اور قرآن و حدیث کا مطالعہ کیجئے اور پھر اس کا اثر دیکھئے آپ کی زندگی میں انقلاب آجائیگا۔ جن مسائل پر قصداً پرده ڈالا گیا ہے اس کا پرده اٹھ جائیگا اور حقیقت آپ کے سامنے آ جائیگی۔

اگر آپ پڑھنا نہیں جانتے تو علماء حق کی کیسی میں ملیں گی انھیں سننے، ایسی مسجد میں جمعہ پڑھیں جہاں اردو میں خطبہ ہوتا ہے سننے اور علم حاصل کیجئے۔ اگر کوئی بات

سمجھ میں نہ آئے یا کسی مسئلے میں شک ہو تو ایک نہیں متعدد عالموں سے پوچھئے۔ جواب میں فرق پڑ سکتا ہے لیکن آپ کو اللہ نے عقل دی ہے ردو قدر تکمیل ہے آپ خود کسی فیصلے اور نتیجے پر پہنچ جائیں گے۔ ان شاء اللہ

ہاں آپ سے کوئی کہہ سکتا ہے قرآن و حدیث کا مطالعہ مت کرو، بہت زیادہ کرید ملت کرو، تم گمراہ ہو جاؤ گے، تحقیق کرنا علماء کا کام ہے۔ آپ کہئے ہم ہر چیز چھان پھٹک کر لیتے ہیں تو دین بغیر سمجھے بوجھے کیوں لے لیں۔ اللہ نے دین کو آسان بنایا کہ بھیجا ہے قرآن اور حدیث دونوں اس پرناطق ہیں دین ہدایت کے لئے آیا ہے نہ کہ گمراہ کرنے کے لئے، ہم دین کا علم حاصل کرنا چاہتے ہیں گمراہ کیوں ہوں گے؟ اللہ کے نبی کریم ﷺ نے فرمایا ہے: "الدین یسر،" دین آسان ہے۔ آپ مشکل کیوں کہہ رہے ہیں؟ میں کہتا ہوں اگر آپ مذکورہ باتوں پر عمل کریں گے تو آپ کو سمجھ میں آجائیگا کہ کتاب و سنت میں جو دین محفوظ ہے اس میں اور سڑکوں پر چلتا پھرتا جو دین نظر آتا ہے اس میں اضافہ ہے۔ آپ یہ بات یاد رکھیں کہ آنکھ بند کر کے بلا دلیل کسی ایک امام کی بات مانا تقلید ہے اور کسی امام کی تعین کے بغیر قرآن و حدیث کے کسی بھی عالم سے دلیل کے ساتھ مسئلے کو معلوم کرنا اور اس پر عمل کرنا اتباع ہے تقلید نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں صراط مستقیم پر چلانے اور برآہ راست کتاب و سنت پر تمسک کی توفیق دے۔ آمین۔



# آپ کی ذمہ داری

نکات:

- (۱) عارضی زندگی۔
- (۲) دائی زندگی۔
- (۳) دوراستے۔
- (۴) آثار پرستی۔

## عارضی زندگی

اللہ عزوجل کا ارشاد ہے:

﴿أَعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعْبٌ وَلَهُوَ وَرِزْنَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأُوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَغْبَبَ الْكُفَّارَ نَبَاهَةً ثُمَّ يَهිجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَاماً وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْفُرُورِ﴾ (۶۵/۷)

ترجمہ: خوب جان رکھو کہ دنیا کی زندگی صرف کھیل، تماشہ، زینت اور آپس میں فخر و غرور اور مال اور اولاد میں زیادتی کی طلب ہے (اس کی مثال ایسی ہے) جیسے بارش، جس کی پیداوار کسانوں کو خوش کرتی ہے، پھر جب خشک ہو جاتی ہے تو تم اسے پیلی دیکھتے ہو پھر وہ چور چور ہو جاتی ہے، اور آخرت میں سخت عذاب ہے اور اللہ کی مغفرت اور رضا مندی ہے، اور دنیا کی زندگی بجرود ہو کے سامان کے کچھ بھی نہیں ہے۔

آیت کریمہ میں بتایا جا رہا ہے کہ انسان کی زندگی کے چار مراحل ہیں: بچپن

یہ کھلیل اور تماشے کا مرحلہ ہے، جوانی یہ زیب و زینت کا مرحلہ ہے کھولت یہ فخر و مبارکات کا زمانہ ہے پھر بڑھا پایہ حرص والا بچ کا زمانہ ہوتا ہے۔ اس کے بعد دنیاوی زندگی کی بے شباتی اور ناپائیداری کو بارش سے پیدا ہونے والے پودوں سے تشبیہ دیکر سمجھایا جا رہا ہے کہ ہری، بھری، لہلہتی ہوئی کھیتی کو دیکھ کر انسان خوش ہو جاتا ہے لیکن چند نوں کے اندر وہ کھیتی پک جاتی ہے اور ریزہ ریزہ ہو جاتی ہے اسی طرح انسان اپنے ماں اور اولاد کو دیکھ کر خوش ہو جاتا ہے اور اس پر اترانے لگتا ہے لیکن انسان کو دنیا کی تاز و نعمت پر اترانا نہیں چاہئے انسان کی یہ زندگی بھی اتنی ہی ناپائیدار ہے جتنی پودوں کی زندگی بلکہ اس سے بھی کم۔ آدمی پلانگ کرتا ہے منصوبے بناتا ہے لیکن رات میں سویا اور اٹھنہیں پایا، گھر سے نکلا اور ایکسٹر ہو گیا، بینک سے آرہا تھا کسی نے گولی مار دی منتوں میں مہلت عمل ختم ہو گئی دنیا کی زندگی کا یہی حاصل ہے۔

### دائمی زندگی

چچھے خطبے میں آپ کو بتایا گیا تھا کہ ہماری عدالت فیصلہ سناتی ہے کہ فلاں مجرم کو پانچ بار سزاۓ موت دی جائے، لیکن دنیا میں یہ ممکن نہیں۔ ایک بار پھانسی دینے کے بعد دوسرا بار پھانسی نہیں دی جاسکتی، چار بار سزاۓ موت کا فیصلہ مجرم کے ذمہ قرض ہے یہ قرض کیسے ادا ہوگا؟ اور کہاں ادا ہوگا؟

میرے بھائیو: اس سوال کا جواب دنیا میں کسی کے پاس نہیں ہے اس کا جواب صرف ہمارے پاس ہے، اسلام یہ عقیدہ پیش کرتا ہے کہ اس محدود زندگی کے بعد ایک لا محدود زندگی ہو گی جہاں ہر عادل کے عدل اور ہر ظالم کے ظلم کا پورا پورا ابدال اور حق ادا کر دیا جائے گا۔ وہاں کی زندگی ابدی اور دائمی زندگی ہو گی۔

جنتیوں کے بارے میں اللہ عزوجل کا ارشاد ہے:

﴿وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيَ الْأَنفُسُ وَتَلَذُّلُ الْأَغْيَانُ وَأَنْتُمْ فِيهَا حَالِدُونَ﴾ (۷۱/۳۳)  
اور وہاں (جنت میں) ان کی خواہش کے مطابق ہر چیز ہوگی اور جن سے ان کی آنکھیں لذت پائیں (وہ بھی ہوں گی) اور تم اس میں ہمیشور ہو گے۔

جہنمیوں کے بارے میں ارشاد ہے:

﴿لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أُمُوَالُهُمْ وَلَا أُولَادُهُمْ مَنْ أَنَّ اللَّهَ شَيَّئَ أُولَئِكَ أَضَحَّابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ﴾ (۱۷/۵۸)

ان منافقوں کے مال اور ان کی اولاد ان کے کچھ کام نہیں آئیں گے، یہ جہنمی ہیں اور اس میں ہمیشور ہیں گے۔

صرف دو آیتیں آپ کو سنائی گئی ہیں، ان سے آپ نے اندازہ کر لیا ہوگا کہ جنت و جہنم کی زندگی دائی اور ابدی ہوگی۔ قرآن پاک اس مضمون سے بھرا ہوا ہے۔

### دوراستے

یہ ثابت ہو جانے کے بعد ہر آدمی اپنے تسلیم یہ فیصلہ کر سکتا ہے کہ دنیا کی عارضی زندگی کے لئے بھاگ دوڑ کی جائے یا آخرت کی دائیٰ زندگی کے لئے محنت کی جائے؟ میرے بھائیو! دنیا کی زندگی توجیسے تیسے کٹ جائیگی، ہمیں آخرت کی فکر کرنی چاہئے۔ ہم کون ساراستہ اختیار کریں کہ جہنم کے عذاب سے بچا جاسکے اور جنت کی نعمتوں کو پایا جاسکے۔ ظاہر ہے کہ اس کا سیدھا جواب یہ ہے کہ اللہ اور اسکے رسول کی اطاعت کی جائے۔ جب آپ یہ سمجھنے کی کوشش کریں گے کہ اطاعت کا طریقہ اور راستہ کیا ہے، ہم نماز کیسے پڑھیں؟ تو کوئی آپ کو بتائے گا، سورہ فاتحہ کے بغیر نماز نہیں ہوگی اور کوئی کہے گا ہو

جائیگی، کوئی کہے گا رفع الید یعنی کہہ گا مamt کرو، کوئی کہے گا آمین بولو کوئی کہے گا مت بولو۔ اور دونوں بتانے والے مولانا ہونگے۔ اب آپ حیران ہوں گے۔،، کس کی مانوں کس کی نہ مانوں؟

آپ کسی پریشانی، ابھمن، مصیبت اور بیماری میں مبتلا ہوں، اور اپنی پریشانی کا ذکر کسی ہمدرد اور خیرخواہ سے کریں گے تو وہ آپ سے کہے گا چھوڑ دو اعلان۔ ہوا لگ گئی ہے، اور پری فساد ہے اور آپ کو لیکر کسی سلدابا، مغلانی بابا، پنیہو بابا، ڈبرہ بابا، چوہا شاہ، کشا شاہ کے پاس جائیگا۔ وہاں آپ دیکھیں گے بابا کا عرس ہے خلق خدا کا ہجوم ہے، کہیں بابا کی حمد و ثناء میں تقریر ہو رہی ہے کہیں قوالي ہو رہی ہے، کہیں حال و قال کی مجلس جمی ہوئی ہے، کہیں اندر ہیرا ہے تو کہیں اجالا ہے۔ کہیں طوطے کی قبر ہے تو کہیں گھوڑے کی قبر ہے۔،، کہیں بابا کی قبر ہے، کہیں ساواں اور چاول چڑھایا جا رہا ہے تو کہیں چنا کا نذرانہ ہے کہیں چادر ہے، مرغنا ہے، گھنی کا چراغ ہے اگر تھی ہے، کوئی مجد میں ہے کوئی رکوع میں ہے کوئی دستہ بستہ با ادب ہاتھ باندھ کھڑا ہے، کوئی طواف کر رہا ہے، یہ شرکیہ اعمال اور برائیوں کا ہجوم علماء اور قائدین ملت کی غرائب میں انجام پا رہا ہے۔

دوسرے علمائے کرام آپ کو اللہ کے رسول ﷺ کی حدیث سنائیں گے آپ نے فرمایا ہے: اللہُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَئِنَّا يُبَدَّ، اَنَّ اللَّهَ مِيرِي قَبْرٌ كُوبَتْ مَتْ بِنًا جَسْ کی پوچا کی جائے (فتح المجد) آپ نے فرمایا

لَعْنَ اللَّهِ الَّتِي هُوَ دُولَةُ النَّصَارَى، إِنَّهُمْ قَبْرُ أَنْبِيَاءِ هِمْ مَسَاجِدٍ۔

(صحیح بخاری / ۱۳۳۰)

الله تعالیٰ یہود و نصاری پر لعنت بھیجے ان لوگوں نے اپنے انبیاء کی قبروں کو

مسجد بنالیا۔

”نَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنْ يُجَصِّصَ الْقَبْرَ“ (مسلم، جائز) رسول اللہ ﷺ نے قبروں کو پختہ بنانے سے منع فرمایا ہے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ ابوالہیاج اسدی سے کہتے ہیں ”أَلَا أَبْعَثُكُمْ عَلَى مَا بَعَثْنَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ؟ أَمْرَنَى أَنْ لَا تَدْعَ قَبْرًا مُشَرِّفًا إِلَّا سَوَيَّةً، وَلَا تِمْثَالًا إِلَّا طَمَسْتَهُ، (صحیح مسلم)

میں تسمیں اس کام پر بھیجننا چاہتا ہوں جس کام پر مجھ کو رسول اللہ ﷺ نے بھیجا تھا، مجھے آپ نے حکم دیا تھا کہ اونچی قبر جہاں پاؤ اس کو گرا کر برابر کر دو اور جہاں کوئی مورتی ملے اس کو مٹا دو۔

دوہن اور دو مزاج آپ کے سامنے رکھا گیا ایک کا حال یہ ہے کہ وہ قبر ہی کو سب کچھ سمجھتا ہے، جو کچھ کہنا ہے، مانگنا ہے، فریاد کرنا ہے، نذر و نیاز کرنا ہے، رکوع اور سجدہ کرنا ہے وہ سب قبر پر ہی کیا جائے، اس کے نزدیک مسجد اور اللہ کی کوئی حیثیت اور قیمت نہیں جو کچھ لینا ہے وہ قبر والے سے لے لیں گے، دوسرا آپ کو نبی ﷺ کی حدیثیں سناتا ہے اور آپ کو سمجھاتا ہے قبروں پر رکوع اور سجدہ کرنا اللہ کی لعنت کا سبب اور شرک ہے، قبریں پختہ نہ بنائی جائیں وہاں عرس اور میلانہ لگایا جائے، چراغاں نہ کیا جائے، فریاد نہ کی جائے، نذر و نیاز نہ کیا جائے یہ ساری چیزیں تو حید کے خلاف ہیں اور شرک ہیں۔ علم اور عمل کے یہ دوراستے ہیں اور دونوں دین کے نام پر ہیں اور دونوں کا ستاد دینی درسگاہوں سے پھوٹتا ہے۔ اب ایک عام آدمی جیران ہے کہ یا اللہ میں کیا کروں؟ کدھر جاؤں۔ دونوں راستوں کی سربراہی اور ہنماں علماء ہی کر رہے ہیں۔ میرے بھائیو: آپ کیا کریں اور کیا نہ کریں یہ آپ کو بتایا جائیگا لیکن تھوڑا

توقف کریں ایک بات اور سن لیں اس کے بعد آپ کو بتایا جا رہا ہے۔

### آثار یہتی:

حدیبیہ کے واقعات میں ایک اہم واقعہ بیعت کا ہے، سورہ فتح میں اللہ پاک نے اس کا ذکر فرمایا ہے۔ ”إذ يَسِّأْلُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ“ جب لوگ آپ سے درخت کے نیچے بیعت کر رہے تھے۔

یہ کون سا درخت تھا اس کے بارے میں حضرت طارق بن عبد الرحمن کہتے ہیں کہ میں حج کیلئے جا رہا تھا اسی دوران میرا گذر کچھ لوگوں کے پاس سے ہوا وہ لوگ ایک مخصوص جگہ نماز پڑھ رہے تھے، میں نے پوچھ دیا یہ کون سی جگہ ہے جہاں لوگ نماز پڑھ رہے ہیں لوگوں نے بتایا کہ بہاں جو درخت ہے اسی کے نیچے رسول ﷺ نے حدیبیہ کے موقع پر صحابہ کرام سے بیعت رضوان لی تھی، طارق کہتے ہیں کہ (حقیقت حال معلوم کرنے کے لئے) میں سعید بن میتب کے پاس آیا اور ان کو پوری بات بتائی انہوں نے سن کر فرمایا: کہ میرے والد یعنی میتب رسول اللہ ﷺ کے ساتھ اس سفر میں تھے اور تمام لوگوں کے ساتھ میرے والد نے بھی رسول ﷺ سے بیعت کی تھی۔ انہوں نے مجھ سے بیان کیا کہ جب اگلے سال (سات ہجری میں) ہم لوگ عمرۃ القضا کیلئے گئے اور حدیبیہ پہنچ تو ہم لوگ نہیں جان سکے کہ وہ کون سا درخت تھا (جس کے نیچے بیعت ہوئی تھی) ”نسیناها“ اللہ کی جانب سے وہ درخت ہمیں بھلا دیا گیا۔ اور نہیں جان سکے۔ اس کے بعد حضرت سعید بن میتب فرماتے ہیں، ”إنَّ أَصْحَابَ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ الْأَمْرُ يَعْلَمُوْهَا وَ عِلْمَتُمُوهَا أَنْتُمْ فَأَنْتُمْ أَعْلَمُ“، یعنی محمد ﷺ کے صحابہ تو اس کو نہیں جان سکے اور تم جان گئے اس کا مطلب یہ ہوا کہ صحابہ سے زیادہ جانے

واملے تم ہو۔ (بخاری، مغازی ۳۱۶۳)

بعض روایتوں میں یہ بھی آتا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو جب یہ خبر پہنچی کہ لوگ ایک درخت کے پاس جا کر حصول برکت کے لئے نماز پڑھتے ہیں تو حضرت عمر رضی عنہ نے اس درخت کو کٹوادیا۔ اس درخت کی معرفت تو پہلے ہی منادی گئی تھی لیکن جس درخت کو اپنے طور پر لوگوں نے فرض کر لیا تھا کہ یہی بیعت رضوان کا درخت ہے اور وہاں نماز پڑھنے لگے تھے اسی درخت کو کٹوا کر اس کا نشان منادیا۔

آثار پرستی بھی مسلم معاشرے کی ایک یماری ہے، کہیں انار کا درخت ہے، کہیں گلاب کا پودا ہے، کہیں بول اور بیری کا درخت ہے، کہیں پتھر ہے کہیں کنوں ہے کہیں پوکھرا اور تلاب ہے۔ آج مسلمان ان چیزوں کو ایسے ہی خیر و برکت کا ذریعہ مانتے ہیں جیسے مشرکین مانتے تھے۔ آثار پرستی کے بارے میں آپ کو دو متفاہ فتویٰ مل جائے گا، کوئی کہے گا اسلام میں آثار پرستی کوئی چیز نہیں ہے بلکہ اگر کہیں آثار پرستی ہو، ہی ہے تو اس کا نام و نشان منادیا جائے۔

جیسے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس فرضی درخت ہی کو کٹوادیا جہاں لوگ برکت حاصل کرنے جاتے تھے۔

کوئی آثار پرستی کو جائز بلکہ عین ایمان قرار دے گا۔ اور یہ دونوں فتویٰ دینے والے علماء کرام ہوں گے یا کم از کم مولوی نما ہوں گے۔ ایسے موقع پر ایک عام آدی حیران و پریشان ہوتا ہے کہ میں کیا کروں؟ مانا کر آپ کے ساتھ ایسی کوئی صورت حال پیش نہیں آئی لیکن آپ اپنے معاشرے میں اتنا تود کیھتے ہی ہیں کہ ایک قبر پرستی ہی کو اسلام جاتا ہے اور دوسرا قبر پرستی کو شرک کہتا ہے۔ ایک آثار پرستی کو عین اسلام سمجھتا ہے اور دوسرا اسے اسلام کی ضد سمجھتا ہے۔ ایک آمین اور رفع الیدين کو نماز میں

سنت کہتا ہے اور دوسرا اس کی نفی کرتا ہے۔ اور یہ دونوں فتویٰ دینی اداروں ہی سے نکلے ہیں۔ اب آپ کا کیا فرض بنتا ہے یہ ہے قابل غور پہلو۔

آپ کو اپنی بیٹی کا رشتہ کرنا ہو تو لڑکے، اس کے والدین، خاندان، کاروبار، ہڈی گڈی سب کی تحقیق کر ڈالیں گے، تجارت کرنا ہو، لین دین کرنا ہو، سامان خریدنا ہو، زمین یا مکان لینا ہو تو سوچ پچار کر، ٹھونک بجا کر دوآدمی سے سمجھ بوجھ کر اگلا قدم اٹھائیں گے۔ تاکہ دھوکہ نہ ہو لیکن دین کے معاملے میں آنکھ بند کر کے ایک کی بات مان لیں گے، دین ہی پر آپ کی اصل زندگی یعنی آخرت کا کل دار و مدار ہے اور دین کو آپ بغیر محنت اور بغیر تحقیق کے مان لیں یہ کتنے تعجب کی بات ہے؟

میرے بھائیو: میں یہ سمجھانا چاہتا ہوں کہ جب آپ کے سامنے دو متصاد فتوے ہیں تو آپ خود اٹھئے محنت کیجئے قرآن و حدیث کا مطالعہ کیجئے میں یقین کے ساتھ کہتا ہوں کہ پچاس فیصد آپ خود سمجھ جائیں گے۔ اور پچاس فیصد نہ سمجھنے کی کمی تہبا آپ کے ساتھ نہیں ہے اس میں عوام سے لیکر علماء تک شامل ہیں کوئی مولوی یہ دعویٰ نہیں کر سکتا کہ میں سب سمجھتا ہوں۔ جو نہ سمجھ میں آئے وہ آپ علماء کرام سے پوچھیں۔ قرآن پاک کی تعلیم ”فاسئلوا اهل الذکر ان کنتم لاتعلمون“ پر عمل کریں، ایک سے نہیں دو چار سے پوچھیں، خود مطالعہ کریں اور باتوں کا موازنہ کریں۔ اس کے بعد دیکھئے دو دھواں اور پانی الگ ہو جاتا ہے یا نہیں؟ آپ سوچیں گے کہ میں کس کا مطالعہ کروں؟ یہ سوال بھی آپ کا صحیح ہے۔ بہت ممکن ہے آپ دو سے پوچھیں تو وہ آپ کو الگ الگ دو کتاب کا نام بتائیں آپ کے پاس اتنا وقت نہیں ہے کہ دو اور چار کتابوں کا مطالعہ کریں۔

لیجیئے میں آپ کو ایک ایسی کتاب کا نام بتاتا ہوں جس کی صحت اور قبولیت پر

تمام امت کا اجماع ہے۔ دیوبندی، بریلوی اہل حدیث، شافعی، مالکی، حنبلی سب اس کتاب کی صحت پر متفق ہیں۔ علماء اسلام نے اس کتاب کو ”اصح الکتب بعد کتاب اللہ“ یعنی قرآن پاک کے بعد سے صحیح کتاب کا درج دیا ہے۔ اور آج تک پوری امت اس کتاب کو یہ درجہ دینے پر متفق ہے اس لئے کہ یہ کتاب تمام دینی اداروں میں پڑھائی جاتی ہے۔ جب تک یہ کتاب نہیں پڑھائی جاتی اس وقت تک کوئی مولوی مولوی نہیں ہوتا اور نہ اسکے سرپرست ارشادیں پڑھائی جاتی ہے۔ وہ کتاب امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب ”صحیح بخاری“، ہے، ہر شہر، ہر دنی ہر ادارے بلکہ ہر بڑی لا بھریری میں مل جائے گی چاہے وہ لا بھریری کسی دینی ادارے کی ہو، ذاتی ہو یا کسی یونیورسٹی کی ہو، اس کتاب کا اردو، ہندی اور انگریزی ترجمہ ہر شہر اور کتب خانوں میں مل جائیگا۔ یہ کتاب قرآن پاک کے بعد تمام دینی کتابوں میں اتحارثی کا درجہ رکھتی ہے آپ اپنی ذمہ داری محسوس کیجئے، دین کے لئے تھوڑا وقت لانا لیئے اور اس کتاب کا مطالعہ کیجئے۔ بہت جلد آپ کو معلوم ہو جائیگا کہ کتابی دین کیا ہے اور سماجی دین کیا ہے۔ ہم کہاں ہیں اور ہمیں کہاں ہونا چاہئے؟

اللهم ارنا الحق حقاً و ارزقنا اتباعه۔ و صلی اللہ علی النبی۔



## اللہ کی رحمت اور اس کا غضب

نکات!

(۱) اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوسی کفر ہے۔

(۲) اللہ کی وسعت رحمت کی مثال۔

(۳) کیا یہ عورت اپنے بچے کو آگ میں پھینک سکتی ہے؟

(۴) سارے گناہ معاف۔

(۵) یہاں اللہ کو پسند آگئی۔

(۶) اللہ کی رحمت کاملہ کو اور سمجھتے۔

(۷) اللہ کی صفت غضب۔

(۸) اللہ کے عذاب کی شکلیں۔

### اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوسی کفر ہے

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے!

﴿فُلْيَا عِبَادِي الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾  
(الزمر: ۵۳)

ترجمہ! اے نبی آپ (میری جانب سے) کہہ دیجئے کہ اے میرے بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی تم لوگ اللہ کی رحمت سے نامید مت ہو جاؤ۔ بلاشبہ اللہ تمام گناہوں کو سمجھنے والا ہے۔ بیشک وہ بڑا سمجھنے والا اور رحم کرنے والا ہے۔ ایک اور مقام پر ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿وَمَن يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهِ يَجِدُ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ (النساء: ١١٠)

ترجمہ: جو شخص کوئی براہی کرے یا اپنے نفس پر ظلم کرے پھر اللہ سے مغفرت طلب کرے تو اللہ کو برا بخشنا والا اور حم کرنے والا اپاے گا۔

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے سورہ زمر کی تفسیر میں ایک باب کا عنوان قائم کیا ہے۔ ”باب قوله قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللَّهِ .....“

یعنی سبب نزول کے ضمن میں عبد اللہ بن عباس کی روایت نقل کرتے ہیں۔ عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ کے پاس کچھ ایسے مشرک آئے جو بڑے قاتلوں اور بڑے زانیوں میں شمار ہوتے تھے ان کا کام اور مشغله ہی تھا قتل، زنا اور فساد مچانا۔ آپ ﷺ کے پاس آ کر ان لوگوں نے کہا! آپ کی دعوت اور آپ کی بات بہت بہتر ہے ماننے کے لائق ہے لیکن سامنے ایک بڑی مجبوری ہے وہ یہ کہ ہم نے بڑے بڑے گناہ اور جرائم کئے ہیں، آپ یہ بتائیں کہ ان کا کفارہ کیا ہوگا؟ مشرکین کے اس سوال کے جواب میں یہ آیت نازل ہوئی ”قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللَّهِ .....“

آیت کریمہ کے منطق اور اس کے سبب نزول دونوں ہی سے یہ بات واضح ہو رہی ہے کہ اللہ تعالیٰ بڑا رحیم اور برا بخشنا والا ہے۔ اس لئے کسی عاصی، خاطلی، قاتل اور زانی کے دل میں گناہوں سے توبہ کا احساس جاگ اٹھا ہے تو وہ یہ نہ سوچے کہ میں نے توبہ گناہ کیا ہے اب میری بخشش کہاں ہو گی اور میری توبہ کیسے قبول ہو گی؟ یا مثلاً کوئی کافر یا مشرک ہے اور کفر و مشرک کی حالت میں نہ جانے کتنے گناہوں کا ارتکاب کیا ہو گا، کتنوں کو قتل کیا ہو گا، کتنوں کی عزت لوٹی ہو گی، کتنوں کو

ستایا ہو گا وہ سوچے اب ایمان لا کر کیا کروں گا، میری بخشش کے سارے دروازے بند ہو چکے ہیں۔ جو آیت کریمہ آپ کو سنائی گئی ہے اس میں اسی سوچ اور اسی انداز فکر کی نفی کی گئی ہے۔ لیجئے چند حدیث میں آپ کو سنائی جا رہی ہیں، اس سے آپ اللہ کی وسعت رحمت کا اندازہ کریں۔ اللہ آپ کو اور ہم کو توفیق بخشنے۔

### اللہ کی وسعت رحمت:

ابھی آپ کو جو آیت کریمہ سنائی گئی ہے اس کی تفسیر بیان کرتے ہوئے حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے مسند احمد کے حوالے سے کئی حدیث میں نقل کی ہیں ان میں سے ایک حدیث ساعت فرمائیں۔ حدیث کے راوی حضرت انس رضی اللہ عنہ خادم رسول ہیں (صلی اللہ علیہ وسلم) کہتے ہیں۔ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنائے ہے۔ آپ فرمارہے تھے! قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، اگر تم اتنا زیادہ گناہ کرڈا تو کہ تمہارے گناہوں سے آسمان وزمین کا خلا بھر جائے (پھر تمہیں ندامت ہو) اور اللہ سے بخشش طلب کرو تو اللہ تعالیٰ تمہیں معاف فرمادے گا۔ قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی جان ہے اگر تم گناہ نہیں کرو گے تو اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو پیدا کرے گا جو گناہ کریں گے پھر اللہ سے معافی چاہیں گے اور اللہ تعالیٰ انہیں معاف فرمادے گا۔ حدیث سے آپ نے اندازہ کر لیا ہو گا کہ اللہ تعالیٰ معافی کو کتنا پسند کرتا ہے اور اپنے بندوں پر کتنا مہربان ہے؟

دوسری حدیث ساعت فرمائیں: یہ حدیث متفق علیہ ہے، صرف صحیح بخاری میں مختلف جگہوں پر مختلف سندوں کے ساتھ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے نقل فرمایا ہے۔ سب کاملا جلا مفہوم یہ ہے کہ

”اللہ تعالیٰ نے جس دن آسمان وزمین کو پیدا کیا اسی دن اللہ نے اپنی رحمت

کے بھی ایک سو (۱۰۰) حصے پیدا کئے۔ سو (۱۰۰) میں سے ننانوے (۹۹) حصے اللہ تعالیٰ نے اپنے پاس رکھ لئے اور ایک حصہ اپنی مخلوق کے لئے بھیجا۔ رحمت کے ایک حصے کا نتیجہ ہمارے سامنے یہ ہے کہ انسان، جن، حیوان، چند، پرنسپ آپس میں ایک دوسرے پر حرم کرتے ہیں، پھر جب قیامت قائم ہوگی تو اللہ تعالیٰ رحمت کا وہ ایک حصہ جو اس نے اپنی مخلوق کو دیا تھا اسے بھی اپنی رحمت کے ننانوے حصوں میں شامل کر کے سو (۱۰۰) پورا کر لے گا۔ (صحیح بخاری / رقاہ رقم ۶۳۶۹)

اللہ جل شانہ کی رحمت کا صرف ایک حصہ مخلوق کو دیا گیا ہے، تمام مخلوق میں محبت کا اور رحم و کرم کا کیا پیمانہ ہے، اس کا ہم اندازہ نہیں کر سکتے، لیکن اپنے انسانی معاشرے میں ہم ہر دن مشاہدہ کرتے ہیں کہ رنگ، نسل، قوم، طلن، کنبہ، قبیلہ، ذات برادری، رشتہ ناتھ، دین و حرم، ماں باپ، بیٹا بیٹی، شوہر بیوی، صنعت حرفت، مال دولت، زبان تہذیب اور نہ جانے کتنے علاائق اور کتنی محبتیں ہیں جو ایک دوسرے کو اس مضبوطی کے ساتھ جکڑے ہوئی ہیں کہ آدمی اس کے بیچھے اپنی جان قربان کر دیتا ہے۔

یہ محبت کا صرف ایک حصہ ہے جو ہزاروں اور لاکھوں خانوں میں بنا ہوا ہے اس کے باوجود اس محبت میں وہ قوت ہے کہ آدمی اپنی جان کی پرواہ نہیں کرتا۔ اب آپ سوچئے کہ جس رحیم و کریم اللہ کے پاس اسی رحمت و رأفت کے ننانوے حصے ہوں اور قیامت کے دن مخلوق والا حصہ بھی ننانوے میں مل کر سو (۱۰۰) مکمل ہو جائے وہ اللہ اپنے بندوں پر کتنا رحیم اور کتنا شفیق ہو گا؟ اگر ایک بکری یہ نہیں چاہتی کہ میرا پاؤں میرے بچے کے اوپر پڑے اور اس کو تکلیف ہو تو اللہ تعالیٰ کب چاہے گا کہ اس کے بندے جہنم کی آگ میں جلیں اے اللہ تجھ سے دعا کرتے ہیں کہ ہمیں جہنم کے عذاب سے بچا اور نعمت بھری جنت میں جگہ عطا فرم۔

کیا یہ عورت اپنے بچے کو آگ میں پھینک سکتی ہے؟

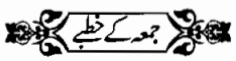
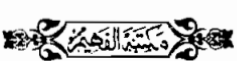
اللہ کی وسعت رحمت کی ایک اور مثال ساعت فرمائیں۔

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ کے پاس کچھ قیدی آئے ان قیدیوں میں ایک عورت بھی تھی جس کا بچہ کہیں گم ہو گیا تھا اور اس کی چھاتی دودھ سے بوجھل ہو رہی تھی وہ اپنے بچے کی تلاش میں ادھر ادھر بھاگی پھر رہی تھی اچاکہ ایک بچہ کو پایا اور اس کو اپنی چھاتی سے لگا کر دودھ پلانے لگی۔ رسول اللہ ﷺ اس عورت کی پریشانی دیکھ رہے تھے۔ آپ نے صحابہ کو مخاطب کر کے فرمایا! ”أَتُرَوْنَ هَذِهِ طَارِحَةً وَلَدَهَا فِي النَّارِ“ بتاؤ! تمہارا کیا خیال ہے یہ عورت کبھی اپنے بچے کو آگ میں پھینک سکتی ہے؟ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے جواب دیا! اللہ کے رسول امکان بھروہ ایسا نہیں کر سکتی (مجبوڑی کی بات الگ ہے) رسول اللہ ﷺ نے اس مثال کے ذریعہ اللہ کے رحمت کاملہ کو ان الفاظ میں بیان فرمایا! ”اللَّهُ أَرْحَمُ بِعِبَادِهِ مِنْ هَذِهِ بُولَدَهَا“ یہ عورت اپنے بچے پر جتنی مہربان ہے اللہ تعالیٰ اس عورت سے کہیں زیادہ اپنے بندوں پر مہربان اور شفیق ہے۔

(صحیح بخاری / ادب / ۵۹۹۹)

آپ نے سنا! ایک ماں کا بچہ گم ہو گیا ہے، چھاتی دودھ سے بھر گئی ہے، جیران و پریشان دوڑ رہی ہے، اپنے بچے کو تلاش کر رہی ہے، اپنا بچہ نہیں ملا تو دوسرے ہی بچے کو اٹھایا اور چھاتی سے لگا کر دودھ پلانے لگی۔ آپ اندازہ کر سکتے ہیں کہ ماں کو اپنے بچے سے کتنی محبت ہوتی ہے، بھلا قدرت رکھتے ہوئے وہ اپنے بچے کو کبھی آگ میں پھینک سکتی ہے؟ نہیں یہ ممکن ہے۔

جب ایک ماں جس کو محبت کا تھوڑا اسارہ محنت کا حصہ ملا ہے اتنا تھوڑا کہ اس کی



قتل کو لفظوں میں بیان نہیں کیا جاسکتا اگر وہ اپنے بچے کو آگ میں نہیں پھینک سکتی تو وہ اللہ جس کے پاس رحمت کے کامل سو (۱۰۰) حصے ہوں وہ کیسے اپنے بندوں کو جہنم کی آگ میں پھینکنا پسند کرے گا؟

### سارے گناہ معاف:

حضرت عمرو بن عاصی رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ کے نہایت فدائی، بہادر اور دوراندیش صحابی ہیں جب ان کی وفات کا وقت قریب ہوا تو دیوار کی طرف منہ پھیر کر زار و قطار رونے لگے۔ یہ کیفیت دیکھ کر حاضرین اور ابناء و احفاد رسول اللہ ﷺ کی بشارتوں اور عمرو بن عاصی کی خدمات کا ذکر کر کے انہیں تسلی دینے لگے۔ اس کے بعد وہ لوگوں کی طرف متوجہ ہوئے اور کہا! سنوساری نیکیوں میں ہماری سب سے بڑی نیکی یہ ہے کہ اللہ نے ہمیں ایمان لانے کی توفیق دی۔ مزید کہتے ہیں کہ ”إنى كُنْتُ عَلَى أَطْبَاقِ ثَلَاثَةِ“ یعنی میری زندگی کا تین دور گزر ہے۔

پہلا دور تو ایسا تھا کہ رسول اللہ ﷺ سے زیادہ مبغوض اور بر امیرے نزدیک کوئی نہ تھا۔ اس وقت میری سب سے بڑی آرزو یہی تھی کہ کسی طرح آپ پر میں قابو پا جاؤں اور آپ کو قتل کر دلوں (معاذ اللہ) میری زندگی کا یہ دور ایسا تھا کہ اگر میں اسی حالت میں مر گیا ہوتا تو بلاشبہ جہنم میں جاتا۔ لیکن اللہ کا کرم ہوا کہ اس نے میرے دل میں اسلام کی محبت پیدا کی اور میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا اور میں نے آپ سے کہا ”أَبْسُطْ يَمِينَكَ فِلَا يَأْعُكَ“ دیاں ہاتھ بڑھائیے کہ میں آپ سے بیعت کروں جب آپ نے ہاتھ بڑھایا تو میں نے اپنا ہاتھ کھینچ لیا۔ آپ نے تعجب سے پوچھا! ”مَا لَكَ يَا عَمْرُو“ عمرو کیا بات ہے؟ مجھ سے بیعت کرنے کے لئے ہاتھ بڑھانے کو کہتے ہو اور جب میں نے ہاتھ بڑھایا تو تم نے اپنا ہاتھ کھینچ لیا۔ میں

حصہ نام

نے کہا! "أَرَدْتُ أَنْ أَشْتَرِطَ" اللہ کے رسول ایک شرط لگانا چاہتا ہوں، آپ نے فرمایا! "شَتَّرِطْ مَاذَا؟" شرط لگاؤ گے بولو! شرط کیسی؟ میں نے کہا! بس ایک شرط ہے۔ "أَنْ يُغْفَرَ لِي" مجھے بخشن دیا جائے۔ آپ نے فرمایا! "أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ الْاسْلَامَ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهُ، وَأَنَّ الْهِجْرَةَ تَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهَا، وَأَنَّ الْحَجَّ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهُ" تم کو پتہ نہیں اسلام پہلے کے تمام گناہوں کو ساقط کر دیتا ہے، ہجرت پہلے کے تمام گناہوں کو متادیتی ہے اور حج، حج سے پہلے کے تمام گناہوں کو متنا دیتا ہے۔

کہتے ہیں! یہ میری زندگی کا سنہرہ دور تھا اس زمانے میں اللہ کے رسول سے زیادہ محظوظ اور آپ سے زیادہ عظیم المرتبت میری نگاہ میں کوئی نہیں تھا، آپ کی عظمت اور جلالت کا یہ حال تھا کہ آنکھ بھر کر میں آپ کے چہرہ مبارک پر نگاہ نہیں ڈال سکتا تھا، اگر کوئی مجھ سے کہے کہ میں آپ کا خلییہ بیان کروں تو مجھ سے نہیں ہو سکتا اس لئے کہ آپ کی عظمت کے باعث کبھی آنکھ بھر کر میں نے آپ کو دیکھا ہی نہیں۔ اگر ان حالات میں میری موت ہوئی ہوتی تو میں اپنے لئے جتنی ہونے کی امید رکھتا۔ (لیکن ایسا نہیں ہو سکا)

پھر تیرا دور آیا۔ جس میں ہمیں حکومت، امارت اور عہدے ملے اس دور میں میرا کیا حال ہوا؟ میں کچھ نہیں جانتا۔

سنو! جب میں مر جاؤں تو میرے جنازے کے ساتھ کوئی نوحہ کرنے والی نہ جانے پائے، میرے جنازے کے ساتھ آگ نہ لے جائی جائے۔ قبر میں دفن کرنے کے بعد آہستہ آہستہ مٹی گرانا۔ دفن کا کام مکمل ہو جائے تو میری قبر کے پاس اتنی دریتک رکے رہنا جتنی دری کسی اونٹ کے ذرع کرنے اور نکڑے بنائے کر کوشت بانٹنے میں لگتی ہے، ایسا اس لئے کہتا ہوں کہ تمہارے رکے رہنے سے مجھے اُس حاصل ہو گا اور اپنے

رب کے فرشتوں کو کیا جواب دینا ہے اس کو سوچ لوں گا۔ (مسلم، ایمان/۱۹۷)

حضرت عمرو بن عاص رضی اللہ عنہ فاتح مصر کے جاتے ہیں نہایت بالغ نظر اور دوراندیش انسان تھے، فن حرب اور اصابت رائے میں اپنا جواب نہیں رکھتے تھے، حضرت حسن اور امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی صلح میں کلیدی کردار عمرو بن عاص نے ادا کیا تھا۔ ان سارے کمالات، فضائل اور خدمات کے باوجود اپنی نیکیوں اور کارناموں پر کوئی غرہ نہیں، کوئی ناز اور گھمنڈ نہیں بلکہ ان ساری قربانیوں اور خدمات کو اس قابل نہیں سمجھتے کہ ان کو شمار کیا جائے، ہاں اگر کوئی چیز ان کے نزدیک قابل شمار ہے تو وہ صرف یہ کہ اللہ نے انہیں ایمان کی دولت سے نوازا۔ اس کے برعکس ہمارا یہ حال ہے کہ اگر پانچ وقت کی نماز پڑھنے لگ گئے تو بس پوچھئے مت، اللہ پر کوئی احسان کرنے لگے، اپنی اور محلے پڑوس کی نگاہ میں تمقی شمار ہونے لگے..... میرے بھائیو! تقویٰ صرف نماز پڑھنے کا نام نہیں ہے، تقویٰ نام ہے امثال امر کے ساتھ اجتناب نواہی کا، ہمارے یہاں امثال امر تو کسی قدر ہے لیکن اجتناب نواہی مفہود ہے اس حدیث سے آپ نے یہ اندازہ کر لیا ہوگا کہ صحابہ کرام نبی کریم ﷺ سے کتنی زیادہ محبت کرتے تھے؟ آپ کی عظمت شان کا یہ حال تھا کہ صحابہ کرام آنکھ بھر کر آپ کے چہرہ مبارک پر نگاہ نہیں ڈال سکتے تھے۔

بات اللہ عزوجل کی رحمت و شفقت کی چل رہی تھی آپ نے ساکہ کفر و شرک کی حالت میں آدمی نے چاہے جتنا گناہ کیا ہو، قتل و زنا کا ارتکاب کیا ہو، ایمان لاتے ہی سارے گناہ معاف ہو جاتے ہیں، یہ اللہ کی اسی رحمت کا کرشمہ ہے جس کا ننانوے حصہ اللہ نے اپنے پاس رکھا ہے، صرف ایک حصہ اپنی مخلوق کو عطا کیا ہے۔ نبی کریم ﷺ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے جب مخلوق کو پیدا کر لیا تو اپنے عرش کے اوپر یہ لکھ دیا کہ "إن رحْمَتِي سَبَقَتْ غَضْبِي" میری رحمت میرے

غصب پر غالب ہے۔ (صحیح بخاری/توضیح ۲۵۲)

معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ صفت رحمت کے ساتھ متصف ہے تو اس کے اندر صفت غصب بھی پائی جاتی ہے، لیکن صفت غصب پر صفت رحمت غالب ہے۔

بِإِذَا اللَّهُ كَوْنَدَ آگئی:

ایک حدیث آپ کو سنائی جا رہی ہے۔ یہ حدیث صحیح بخاری میں الفاظ کے سچے فرق کے ساتھ مختلف بیگھوں پر منذکور ہے۔ مفہوم سب کا یہ ہے۔

گذشتہ زمانے میں ایک بہت مالدار آدمی تھا جب اس کی موت کا وقت ہوا تو اس نے اپنے بیٹوں کو جمع کیا اور کہا! یہ بتاؤ میں تمہارا کیسا باپ تھا؟ بیٹوں نے کہا! ”خَيْر أَبٌ“ آپ بہت بہتر باپ تھے۔ اس نے کہا دیکھو میرے پاس نیکیاں نہیں ہیں اس لئے مجھے ڈر ہے کہ اللہ تعالیٰ زندہ کرے گا تو بدترین عذاب دے گا۔ لہذا میں تمہیں وصیت کرتا ہوں کہ جب میں مر جاؤں تو خوب زیادہ لکڑیاں جمع کرو اور آگ لگا کر مجھے اسی میں جلا دو جب میرا گوشت اور ہڈیاں سب جل کر کوئلہ ہو جائیں تو اسے پیس ڈالو، پھر میری راکھ کا کچھ حصہ سمندر کے پانی میں بہا دو اور کچھ حصہ زور دار آندھی آئے تو اس میں اڑا دو (بیٹوں نے ایسا ہی کیا) اللہ تعالیٰ نے اس کے ذرات کو اکٹھا کیا اور زندہ کر کے پوچھا! بتاؤ تم نے ایسا کیوں کیا تھا؟ اس نے کہا! اے میرے رب! صرف تیرے خوف سے۔ اللہ کہے گا! جا، تجھے معاف کر دیا۔ (صحیح بخاری/انبیاء، ۳۲۸)

یہ حدیث ابھی جو آپ کو سنائی گئی اس میں ذکر ہے کہ جب اس آدمی نے اپنے بیٹوں کو وصیت کرنے کے لئے بلا یا تو اس نے کہا ”فَإِنَّى لَمْ أَعْمَلْ خَيْرًا قَطُّ“ یعنی مرنے کے بعد جلانے اور راکھ کے اڑانے اور سمندر میں بہانے کی جو

وصیت کر رہاں ہوں وہ اس لئے کہ کبھی میں نے زندگی میں کوئی نیکی نہیں کی ہے۔ اس لئے ڈر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے زندہ کر دیا اور کرے گا ضرور، تو میں اللہ کے عذاب سے نہیں بچ سکتا۔ لیکن اللہ ہر چیز پر قادر ہے اس کی راکھ آندھی میں اڑائی جائے یا پانی میں بہائی جائے ہر حال میں اللہ تعالیٰ اس کو زندہ کر لے گا۔ حدیث میں اللہ کی قدرت کا بیان مقصود نہیں ہے۔ یہاں مقصود اللہ کی رحمت اور مغفرت کا بیان ہے، اور یہ بتانا مقصود ہے کہ اگر کسی کے دل میں صرف اللہ کی گرفت کا احساس پیدا ہو گیا تو اللہ کی مغفرت اور جنت کے حصول کے لئے اتنا ہی کافی ہے۔ اعمال صالحہ ہوں جب بھی اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے جنت میں داخل کر سکتا ہے اس آدمی کی تھی ایک ادا اللہ کو پسند آگئی اور جنت میں جانے کا بہانہ بن گئی۔ اللہ کی رحمت بڑی وسیع ہے۔ اے اللہ تو ہمیں اپنی رحمتوں کے سامنے میں رکھ لے۔

### اللہ کی رحمت کاملہ کو اور سمجھئے

آپ جانتے ہیں کہ علم، قدرت اور حیات اللہ کی صفات عالیہ میں سے ہیں اسی طرح صفت رحمت بھی اللہ کی صفات عالیہ میں سے ایک صفت ہے، یہ اور اسی طرح کی کچھ اور صفتیں مثلاً صفت کلام، صفت سمع و بصر وغیرہ ایسی صفتیں ہیں جو اللہ اور بندے کے درمیان مشترک ہیں، یعنی علم، قدرت، کلام، حیات اور سمع و بصر کی صفت سے اللہ بھی متصف ہے اور اس کے بندے بھی متصف ہیں، علم اور قدرت وغیرہ کی صفت اللہ میں بھی پائی جاتی ہے اور بندے میں بھی پائی جاتی ہے، اسی طرح صفت رحمت اللہ کے اندر بھی پائی جاتی ہے اور بندے کے اندر بھی پائی جاتی ہے، اللہ تعالیٰ اپنے بندوں پر اور اپنی مخلوقات پر رحم فرماتا ہے بندے بھی اپنی بیوی بچوں، ماں اور باپ پر رحم کرتے ہیں، لیکن بندے کا رحم اور اللہ کا رحم ایک جیسا نہیں ہے، اللہ کا رحم

کمال درجے کا ہے اور بندے کا حرم ناقص درجے کا ہے۔  
 اس فرق کو حدیث کی روشنی میں ہم کو اس طرح سمجھایا گیا ہے کہ اللہ نے  
 رحمت کے سو حصے پیدا کئے اس میں کاننانوے حصہ اپنے پاس رکھا، صرف ایک حصہ  
 اپنی مخلوق کو دیا اور وہی ایک حصہ لاکھوں اور کروڑوں مخلوق پھر ہر مخلوق کے کروڑوں اور  
 اربوں افراد میں بٹا ہوا ہے اس کے باوجود ہر مخلوق میں محبت کا یہ حصہ اتنی وافر مقدار  
 میں پایا جاتا ہے کہ ہر ماں اور ہر باپ اپنی اولاد پر جان قربان کرنے کو تیار ہے، اب  
 آپ غور کریں جس رحیم و کریم ذات گرامی کے اندر اسی رحمت کے ننانوے حصے ہوں  
 اور پھر قیامت کے دن مخلوق کی محبت کا وہ ایک حصہ جس کے ہوتے باپ اپنی اولاد پر  
 جان چھڑ رکتا ہے وہ حصہ بھی ننانوے میں مل جائے اور سو (۱۰۰) کی گنتی پوری ہر جائے  
 اس ذات گرامی کے اندر رحمت کس کمال درجے کی ہوگی؟

اس شریع سے شاید آپ سمجھ گئے ہوں گے کہ اللہ کی ذات کریمی کے اندر  
 صفت رحمت جس درجے کی پائی جاتی ہے وہ کمال کا آخری درجہ ہے اس کے اوپر کمال  
 کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔ اس لئے اللہ کے بندوں کو معصیت کے ارتکاب پر کبھی بھی  
 مغفرت، بخشش، عفو درگذرا اور رحمت و شفقت کی طرف سے مایوس نہیں ہونا چاہئے۔  
 آپ کو جو آیات اور احادیث سنائی گئی ہیں ان کا مطلوب و مقصد یہی ہے۔

### اللہ کی صفت غضب:

اللہ کی صفت رحمت کا بیان، واقعہ کا ایک پہلو تھا، یہاں واقعہ کا ایک اور پہلو  
 بھی ہے اور وہ ہے اللہ کی صفت غضب، اگر ہم صفت غضب کا بیان نہ کریں تو بات  
 ادھوری رہ جائیگی اس لئے اللہ کی صفت غضب کا پہلو بھی ہم آپ کے سامنے رکھنا  
 چاہیں گے تاکہ دونوں پہلو ہمارے سامنے رہے۔

دنیا کی زندگی میں انسان کو مختلف مراحل سے گزرنی پڑتا ہے، کبھی کشادگی اور فراغی ہے تو کبھی تیگنی اور غربی ہے، کبھی صحت و عافیت ہے تو کبھی بیماری اور خوف ہے، ان حالات میں مومن کا طریقہ یہ ہوتا ہے کہ جب کشادگی اور خوشحالی حاصل ہوتی ہے تو وہ اللہ کا شکر ادا کرتا ہے، اور جب کسی طرح کی پریشانی اور محتاجی میں بستلا ہوتا ہے تو یہ سوچ کر کہ یہ مصائب میرے گناہوں کا نتیجہ ہیں وہ اللہ کی طرف رجوع کرتا ہے۔ توبہ اور استغفار کرتا ہے اور مصائب پر صبر کرتا ہے، زندگی کے نشیب و فراز سے کافر بھی دوچار ہوتا ہے، امیری اور غربی کے مسائل اس کے ساتھ بھی ہیں لیکن انقلاب احوال سے وہ کوئی عبرت نہیں حاصل کرتا، وقت کے الٹ پھیر کو وہ گردش ایام سے تعبیر کرتا ہے۔ اس کو اس میں اللہ کی قدرت و حکمت کا رفرمان نہیں نظر آتی، حالانکہ یہ ساری چیزیں اللہ کے نظام اور اس کے ارادے کے مطابق وقوع پذیر ہوتی ہیں۔ کبھی اللہ کی رحمت کا فرمایا ہے تو کبھی اللہ کا غضب ہے۔

قرآن پاک کی متعدد آیات میں اللہ پاک نے اپنی تدبیر کے دونوں نظام کو ساتھ ساتھ بیان فرمایا ہے۔ ارشاد ہے:

**﴿يَوْمَ تَبَيَّضُ رُجُوهُ وَتَسُودُ دُجُوهُ﴾ (آل عمران: ۱۰۶)**

اس دن کچھ چہرے چمکتے ہوئے روشن ہو گئے اور کچھ چہرے سیاہ اور کالے ہوں گے۔

**﴿إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ (الاعراف: ۱۶۷)**

بیشک تیر ارب بہت جلد سزادینے والا ہے، اور وہ بڑا بخشنے والا اور حرم کرنے والا ہے۔

سورہ اعراف کے اندر ایک مقام پر اللہ تعالیٰ نے اپنے نظام کا نئات کو یوں بیان فرمایا ہے کہ اگر کسی بستی اور شہر کے لوگ ایمان لے آئیں، اللہ کا تقویٰ اور اس کا

خوف اپنے دل میں پیدا کریں تو اللہ تعالیٰ ان پر آسمان و زمین سے اپنی برکتوں کا دروازہ کھول دیتا ہے۔ خوشحالی اور کشاورگی پیدا کرتا ہے، پیداوار اور تجارت میں برکت عطا کرتا ہے، اور اگر بُرَّتی والے اللہ کو اور اس کے رسولوں کو جھٹلاتے ہیں، اس پر ایمان نہیں لاتے، تو اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ان کی بد اعمالیوں کی وجہ سے اللہ تعالیٰ ان کو اپنی گرفت میں لے لیتا ہے ہمزا جی اور تنگی میں مبتلا کر دیتا ہے، دن اور رات کے کسی بھی حصے میں اللہ کا عذاب ان پر نازل ہو سکتا ہے، اس لئے اللہ کے عذاب اور اس کی گرفت سے کبھی غافل نہیں رہنا چاہئے، اللہ کے عذاب اور اس کی گرفت سے وہی لوگ مطمئن اور بے خوف رہتے ہیں جو اللہ پر ایمان نہیں رکھتے، یعنی کفار و مشرکین۔ مومن ایسا ہرگز نہیں کر سکتا۔ ارشاد ہے۔

﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ آمَنُوا وَأَنَّقُوا الْفَتَحَنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوْا فَأَحَدَنَا هُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ。 أَفَأَمِنَ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَنْ يَأْتِيَهُمْ بِأُسْنَانَ بَيَانًا وَهُمْ نَائِمُونَ。 أَوْ أَمِنَ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَنْ يَأْتِيَهُمْ بِأُسْنَانٍ ضَحْىٍ وَهُمْ يَلْعَبُونَ。 أَفَأَمِنُوا مَكْرُ اللَّهِ فَلَا يَأْمُنُ مَكْرُ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ﴾ (۹۶/۷)

ترجمہ! اگر ان بستیوں والے ایمان لے آتے اور تقوی اختیار کرتے تو ہم ان پر آسمانوں و زمین کی برکتیں کھول دیتے لیکن انہوں نے تکذیب کی تو ہم نے ان کے اعمال کی وجہ سے ان کو پکڑ لیا، کیا پھر بھی ان بستیوں کے رہنے والے اس بات سے بے فکر ہو گئے کہ ان پر ہمارا عذاب شب کے وقت آپڑے جب کہ دہ سو ہے ہوں۔ اور کیا ان بستیوں والے اس بات سے بے فکر ہو گئے ہیں کہ ان پر ہمارا عذاب دن چڑھا آپڑے جبکہ وہ اپنے کھیلوں میں مشغول ہوں، کیا وہ اللہ کی پکڑ سے بے خوف ہو گئے ہیں، تو سن لو! اللہ کی پکڑ سے صرف وہی لوگ بے خوف ہوتے ہیں جو گھاٹا اٹھانے

والے ہیں۔

سنا آپ نے! سورہ اعراف کی ان آیات میں بار بار یاد دلایا جا رہا ہے کہ کیا بستی والے اللہ کی پکڑ سے بے خوف ہو گئے ہیں۔ معلوم ہوا کہ جس طرح ایمان اور تقوی اختیار کرنے سے اللہ کی برکتوں کے دروازے کھلتے ہیں اسی طرح نافرمانی، عصیان اور انکار و تکذیب سے اللہ کا عذاب اور اس کا غضب نازل ہوتا ہے، آپ کو یہ سمجھانے کی کوشش کی جا رہی ہے کہ اللہ کی رحمتوں کا بیان سن کر یک طرفہ طور پر مطمئن نہیں ہو جانا چاہئے۔ بندوں پر جس طرح اللہ کی رحمتوں کا نزول ہوتا ہے اسی طرح سرکشی اور بغاوت کی صورت میں اللہ کا غضب بھی نازل ہوتا ہے۔

### الله کے عذاب کی شکلیں:

الله کے علاوہ کوئی نہیں جانتا کہ اللہ کا عذاب کب آئیگا اور اس کی کیا شکل ہو گی اور نہ ہی آتا ہو اعذاب یہ اعلان کرتا ہے کہ میں تمہاری فلاں فلاں بد اعمالیوں کی وجہ سے اللہ کا بھیجا ہوا عذاب ہوں۔ بلکہ وہ اللہ کی تقدیر اور اس کے علم کے مطابق اللہ کا ایک اُٹل فیصلہ ہوتا ہے جس کا علم اللہ کے سوا کسی کو نہیں ہوتا۔ اللہ تعالیٰ جانتا ہے کہ وہ عذاب کس وقت اور کس شکل میں آئے گا؟

قرآن پاک میں اللہ عزوجل نے بہت ساری قوموں کی ہلاکت کا ذکر فرمایا ہے، انہیں میں قوم لوط کی تباہی کا ذکر فرمایا ہے۔

قوم لوط کی بد اعمالیوں کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے جب ان کو ہلاک کرنے کا فیصلہ کر لیا تو اللہ تعالیٰ نے فرشتوں کو بھیجا، فرشتے پہلے ابراہیم علیہ السلام کے پاس آئے اور ان کو اسحاق علیہ السلام کی پیدائش کی خوشخبری دی اور قوم لوط کی تباہی کی بھی خبر دی۔ ابراہیم علیہ السلام قوم لوط کی تباہی کی خبر سن کر اس فیصلے پر فرشتوں سے تکرار کرنے

لگے۔ کہا جس بستی میں اللہ کے نبی لوط علیہ السلام موجود ہوں اس بستی کو آپ لوگ کیسے ہلاک کر دیں گے، فرشتوں نے کہا! قوم لوط کی ہلاکت کافیصلہ ہو چکا ہے، اس لئے آپ یہ بحث و تکرار چھوڑ دیئے، جو ہونا تھا وہ ہو چکا ہے، ارشاد باری تعالیٰ ہے:

**﴿يَا إِبْرَاهِيمَ أَغْرِضْ عَنْ هَذَا إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ أَتَيْهُمْ عَذَابَ غَيْرِ مَرْدُودِ﴾**  
(صود: ۲۶)

ترجمہ! اے ابراہیم اس بحث کو چھوڑ دیجئے، آپ کے رب کا حکم آپنچا ہے اور ان پر ایک اعلیٰ عذاب آ کر رہے گا۔

ابراہیم علیہ السلام چونکہ بہت رحم دل، محمل مزاج اور آہ و زاری کرنے والے انسان تھے اس لئے قوم لوط کی تباہی کی خبر سن کر بے قرار ہو گئے اور فرشتوں سے جھٹ و تکرار کرنے لگے۔ لیکن یہ ہر کوئی جانتا ہے کہ اللہ کا رحم ابراہیم علیہ السلام کے رحم سے کہیں زیادہ ہے بلکہ دونوں میں کوئی نسبت ہی نہیں ہے، پھر بھی اللہ کی جانب سے ابراہیم علیہ السلام کی تنبیہ ہو رہی ہے ”یا ابراہیم اعرض عن هذا“، اے ابراہیم اس مسئلے میں مت بولو۔ تیرے رب کافیصلہ ہو چکا ہے یہ عذاب ان کے اوپر آ کر رہے گا۔ اندازہ شکنجہ اللہ کا غصب کتنا سخت ہے؟ فیصلہ ہو جانے کے بعد حضرت ابراہیم علیہ السلام کی سفارش سختی سے رد کر دی جاتی ہے۔

اس کے علاوہ قوم نوح کو طوفان میں غرق کیا گیا، قوم ثمود اور اصحاب مدین زوردار دھماکہ میں ہلاک کر دیئے گئے، قوم عاد بے قابو زوردار آندھی میں تباہ کر دی گئی، یہود کو سور اور بندر بنادیا گیا، ان مثالوں سے آپ نے اندازہ کر لیا ہو گا کہ ارشاد و رہنمائی اور مہلت و امہال کے بعد بھی اگر کوئی قوم را ستر نہیں آتی تو اللہ تعالیٰ اپنا شکنجہ کشا شروع کر دیتا ہے اور ایک دن وہ آتا ہے کہ وہ قوم صفحہ بستی سے مٹا دی جاتی ہے۔ قوم نہیں رہتی لیکن موعظت کیلئے اس کی تاریخ باقی رہتی ہے۔

آج کے خطبہ جمعہ میں آپ کو سمجھایا گیا ہے کہ ایک طرف اللہ کی صفت رحمت ہے اور دوسری طرف اللہ کی صفت غصب۔ اللہ کی رحمت کا تقاضا ہے کہ گناہ کے بعد اللہ کی رحمت سے کبھی مایوس نہ ہو جائے اور صفت غصب کا تقاضا یہ ہے کہ عبادت کر کے اس کی گرفت سے کبھی بے خوف نہ ہو جائے ایمان انہیں دو چیزوں کے درمیان ہے۔ ”الایمان بین الخوف والرجاء“

اور اسی چیز کو اللہ کے نبی ﷺ نے ایک حدیث میں یوں بیان فرمایا ہے:

”الْجَنَّةُ أَقْرَبُ إِلَى أَحَدِكُمْ مِنْ شِرَابٍ نَعْلَهُ وَالنَّارُ مِثْلُ ذَالِكَ“

(صحیح بخاری، رقم: ۶۳۸۸)

تمہاری چپل کی نتھیا جتنی تمہارے قریب ہے جنت اس سے بھی زیادہ قریب ہے اور یہی حال جہنم کا بھی ہے۔

کون سا عمل جنت میں جانے کا باعث ہو گا اور کون سا عمل آدمی کو جہنم میں لے جائے گا؟ یہ کسی کو نہیں معلوم اس لئے نیکی کر کے مطمئن نہیں ہونا چاہئے اور برائی کر کے مایوس نہیں ہونا چاہئے۔

الله سے دعا کرتا ہوں کہ وہ ہمیں ہر اس راستے پر چلائے جو جنت کی طرف لے جائے اور ہر اس راستے سے بچائے جو جہنم کی طرف لے جائے۔ اے اللہ ہمیں نیکیوں کی توفیق دے اور برائیوں سے محفوظ رکھ۔ آمین۔



# فضول خرچی معاشرے کا بوجھ

ٹکات:

(۱) اللہ کی نعمت کی قدر سمجھنے۔

(۲) جائز امور میں بھی اسراف ناجائز ہے۔

(۳) عرف کی رعایت۔

(۴) بارات کاشکر۔

(۵) ولیمہ اور بارات کی ضیافت۔

(۶) یہ سوچ غلط ہے۔

(۷) سنت حسنے یا سنت سیدہ۔

(۸) فیصلہ آپ کے اوپر۔

(۹) خلاصہ کلام۔

اللہ عز وجل کا ارشاد ہے:

﴿وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلَا تَبْسُطْهَا كُلًّا  
الْبُسْطَ فَقَعَدَ مَلُومًا مَخْسُورًا﴾ (اسراء / ۲۹)

اپنا ہاتھ اپنی گردان سے بندھا ہوانہ رکھ، اور نہ اسے بالکل ہی کھول دے کہ پھر ملامت کیا ہوا اور درمان نہ میٹھ جائے۔

دوسری جگہ ارشاد ہے:

﴿يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا  
وَلَا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ﴾ (۱۳/۷)

اے آدم کی اولاد تم مسجد کی ہر حاضری کے وقت اپنا لباس پہن لیا کرو، اور خوب کھاؤ، پیو، لیکن حد سے نہ نکلو، بے شک اللہ حمد سے نکل جانے والوں کو پسند نہیں کرتا۔

تیری آیت ہے: ﴿وَاتِ ذَا الْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَالْمُسْكِنُونَ وَابْنَ السَّيْلِ وَلَا تَبْدِرْ تَبْدِيرًا، إِنَّ الْمُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كُفُورًا﴾ (۲۷-۲۶/۱۷)

اور رشتے داروں، مسکنیوں اور مسافروں کا حق ادا کرتے رہو، اور اسراف اور بے جا خرچ سے بچو۔ بجا خرچ کرنے والے شیطانوں کے بھائی ہیں اور شیطان اپنے رب کا بڑا ہی ناشکرا ہے۔

سورہ فرقان میں ارشاد ہے:

﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً﴾

اور یہ لوگ جب خرچ کرتے ہیں تو اسراف نہیں کرتے اور نہ بخیل کرتے ہیں، بلکہ دونوں کے درمیان اعتدال اختیار کرتے ہیں۔

بزرگوں، نوجوانوں اور عزیز، بچو! خطبہ مسنونہ کے بعد آپ کو چار آیتیں سنائی گئی ہیں ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے ہمیں اس بات کی تعلیم دی ہے کہ اپنے ہر کام میں اسراف اور زیادتی سے بچو اور اعتدال کی راہ اختیار کرو۔ یہاں تک کہ عبادات اور نیکیوں میں بھی زیادتی سے احتراز کرو۔ صدقہ و خیرات ایسی نیکیاں ہیں جو گناہوں کو اس طرح منادیتی ہیں جیسے پانی آگ کو بجھادیتا ہے لیکن اس کے باوجود ان جائز امور میں بھی حد سے تجاوز نہیں کیا جائے گا۔ یہ سمجھ لینے کے بعد آپ خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ معصیت کا ارتکاب جو ہر حال میں ممنوع ہے اس میں حد سے تجاوز اور اسراف و تبذیر کو اسلام کیسے

برداشت کر سکتا ہے؟ آج خطبہ جمعہ میں آپ کو یہی سمجھانے کی کوشش کی جائے گی۔  
واللہ ولی التوفیق

### اللہ کی نعمت کی قدر سچھے:

انسان کے اوپر اللہ عزوجل کی بے شمار نعمتیں ہیں، ان نعمتوں میں مال اللہ کی ایک عظیم نعمت ہے، حصول مال کے لئے انسان بے پناہ محنت کرتا ہے، دن رات اور سردی گرمی کی پرواد کے بغیر بھاگ، دوڑ میں مصروف رہتا ہے، انٹک کوشش کے باوجود کامیابی کم اور ناکامی زیادہ ہوتی ہے لیکن مال کی لائچ میں آدمی ہمت نہیں ہارتا۔ چاہتے سب ہیں کہ ہم مالدار اور دولت مند ہو جائیں لیکن کامیاب وہی ہو گا جسے اللہ چاہے۔ اس کی کائنات میں فیصلہ اسی کا چلے گا۔ معلوم یہ ہوا کہ مال و دولت کا حصول اللہ کا فضل اور اس کی دین ہے نہ کہ ہماری محنت اور ہماری حکمت۔ اس لئے اللہ کی نعمت کی قدر کرنی چاہئے کم ہو یا زیادہ۔

اللہ کے رسول ﷺ کی ایک حدیث ساعت فرمائیں اور عبرت حاصل کریں۔ ایک وقت کا پیٹ بھر کھانا بھی اللہ کی عظیم نعمت ہے، اس کا شکر ادا کرنا چاہئے۔ قیامت کے دن اس کا بھی سوال ہو گا۔

حضرت ابو ہریرہؓ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ گھر سے نکلے، اتفاق سے حضرت ابو بکر اور حضرت عمر رضی اللہ عنہما سے فوراً ملاقات ہو گئی۔ آپ نے ان سے پوچھا کیسے نکلے ہو؟ ان لوگوں نے کہا بھوک سے بیقرار ہو کر نکلے ہیں۔ آپ نے فرمایا: میں بھی بھوک ہی کی وجہ سے نکلا ہوں۔ یہ سب لوگ ایک انصاری صحابی حضرت ابو الحیثؓ کے گھر تشریف لائے۔ ابو الحیثؓ اس وقت پانی لینے باہر گئے ہوئے تھے، ان کی بیوی نے آپ حضرات کو دیکھ کر خوش آمدید کہما۔ اتنے میں ابو الحیثؓ آگئے۔

نبی کریم ﷺ اور ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کو دیکھ کر بے حد خوش ہوئے اور کہا آج میرے مہماںوں سے بہتر مہماں کوئی نہیں پاسکتا۔ فوراً مختلف قسم کی کھجوریں لائے، ادھر ضیافت میں کھجور رکھی اور ادھر چھپری لی۔ فوراً ایک بکری ذبح کی، یوٹی بنی اور دیکھتے دیکھتے گوشت پک کرتیار ہو گیا۔ سب لوگ کھجور اور گوشت کھا کر آسودہ ہو گئے۔

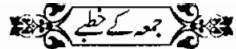
اس کے بعد نبی کریم ﷺ ابوبکر و عمر رضی اللہ عنہما سے ارشاد فرماتے ہیں: تم لوگ اپنے گھروں سے بھوکے نکلے تھے اور اب یہ کھانے کی نعمت پا کرو اپس جاری ہے ہو۔ یاد رکھو:

وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَتَسْأَلُنَّ عَنْ هَذَا النَّعِيمِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ۔ قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، بلاشبہ قیامت کے دن تم لوگوں سے اس نعمت کے بارے میں پوچھا جائے گا (صحیح مسلم: ۲۰۳۸)

سنا آپ نے! ایک وقت کا کھانا اللہ کا انعام ہے، اگر نہ دے تو آپ اللہ کا کیا کر لیں گے، ہم اللہ کی نعمت پا کر اترانے لگتے ہیں، حرام اور ناجائز جگہوں میں اللہ کی دی ہوئی دولت کو خرچ کرتے ہیں اور اگر جائز جگہوں میں خرچ کرتے ہیں تو اسراف اور تبذیر سے کام لیتے ہیں اور اللہ کی پکڑ کو بھول جاتے ہیں ابھی آپ نے سنا کہ فضول خرچ کرنے والے شیطان کے بھائی ہیں۔ ہے کوئی جو شیطان کا بھائی ہونا پسند کرے؟

### جاائز امور میں بھی اسراف ناجائز ہے

ابھی آپ کو جو چار آیتیں سنائی گئی ہیں، ان میں جائز اور مباح کاموں میں مال خرچ کرنے کا ذکر ہے لیکن جائز جگہوں میں بھی اسراف اور تبذیر سے بچنے کا حکم ہے، لیجئے کچھ حدیثیں بھی سماعت فرمائیں۔



نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

”كُلُّ وَأَشْرَبُوا وَالْبُسُوا وَنَصَدَّقُوا فِي غَيْرِ إِسْرَافٍ وَلَا مَخْيَلَةٍ“  
کھاؤ، پیو، پہنوا اور صدقہ کرو لیکن اسراف اور تکبر سے دور رہو۔ حضرت  
عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”كُلُّ مَا شِئْتَ وَالْبَسْ مَا شِئْتَ، مَا أَخْطَأْتَكَ إِنْتَانِ: سَرْفٌ أَوْ  
مَخْيَلَةٌ“

جو چا ہو کھاؤ اور جو چا ہو پہنوا (بشر طیکہ حلال ہو) جب تک دو چیزیں تم سے  
دور رہیں اسراف اور تکبر۔

دونوں حدیثیں آپ کو صحیح بخاری کتاب الملابس کے شروع ہی میں مل  
جائیں گی۔ اللہ تعالیٰ نے کھانے پینے، اوڑھنے، پیننے اور زیب وزینت کی جو چیزیں  
حلال کی ہیں ان کو استعمال کرنے میں ہمارے اوپر کوئی تنگی نہیں ہے۔ اپنے ذوق،  
معیار، استطاعت اور ضرورت کے مطابق ضروریات زندگی کو استعمال کرنے میں ہم  
آزاد ہیں۔ ہاں اسراف، فضول خرچی اور فخر و تکبر سے بچنا ضروری ہے۔

حضرت کعب بن مالکؓ اللہ کے رسول ﷺ کے جلیل القدر صحابی ہیں۔ یہ  
غزوہ تبوک میں شریک نہیں ہو سکے تھے۔ سرنش کے طور پر ان کا سماجی باریکاٹ ہوا۔  
چھاس دن کے بعد اللہ تعالیٰ نے ان کی توبہ قبول کی۔ جب ان کی توبہ قبول ہوئی تو وہ  
اللہ کے رسول ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ قبولیت توبہ کی خوشی میں رسول  
اللہ ﷺ سے کہتے ہیں اللہ کے رسول میری توبہ کی قبولیت کا تقاضا ہے کہ میں اپنے کل  
مال سے دست بردار ہو جاؤں اس لئے میں اپنا کل مال اللہ اور اس کے رسول کے  
حضور صدقہ کر رہا ہوں۔ رسول کریم ﷺ ان سے فرماتے ہیں اُمیْلُكَ عَلَيْكَ بَعْضُ  
مَالِكَ اپنا کچھ مال روک لو۔ آپ جانتے ہیں صدقہ ایک عبادت ہے، قرآن و حدیث

میں مختلف ناخیوں سے صدقہ کرنے کی ترغیب دی گئی ہے۔ اور یہاں کعب بن مالک کو کل مال صدقہ کرنے سے روکا جا رہا ہے۔ کیوں؟ اس لئے کہ قبولیت توبہ کی خوشی میں کل مال کا صدقہ کرنا ایک طرح کی زیادتی ہے۔ ایسی صورت میں آدمی خود محتاج ہو جائے گا اور اسلام فقر و محتاجی کی تعلیم نہیں دیتا۔

حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ مکہ میں بیمار پڑ گئے رسول اللہ ﷺ میں ان کی عیادت کو گئے تو انہوں نے کہا: اللہ کے رسول میں مالدار آدمی ہوں اور میری ایک بیٹی ہے، میں اپنا کل مال وصیت کر دیتا ہوں آپ نے فرمایا نہیں۔ انہوں نے کہا اچھا دو تھا می، آپ نے فرمایا نہیں۔ پھر انہوں نے کہا اچھا آدھا کرتا ہوں آپ نے کہا نہیں۔ پھر کہا اچھا ایک تھا می وصیت کرتا ہوں آپ نے فرمایا ایک تھا می کر سکتے ہو لیکن یہ بھی زیادہ ہے۔ (صحیح بخاری و روضایا)

جو آسمیں اور حدیثیں آپ کو سنائی گئی ہیں ان میں جائز اور ثواب کی جگہوں میں مال خرچ کرنے کا ذکر ہے۔ لیکن آپ نے اندازہ کر لیا ہو گا کہ جائز اور واجبی نفقات کے اندر بھی ہم بے لگام نہیں ہیں، ہر قدم پر اعتدال کا دامن تھا مے رہنا ہے۔

### عرف کی رعایت

اب آئیے ہم آپ کو بتائیں کہ اخراجات اور نفقات کے سلسلہ میں اللہ نے ہمیں کیا اصول اور کیا ضابطہ دیا ہے۔ آیات کریمہ ساعت فرمائیں

﴿وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقٌ هُنَّ وَكُسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلِّفُ نَفْسًّا إِلَّا وُسْعَهَا﴾ (بقرة: ۲۳۳)

اور مولود لہ (باپ) کے ذمہ ان عورتوں کا روٹی کپڑا دستور کے مطابق

ہے۔ ہر شخص اتنی ہی تکلیف دیا جاتا ہے جتنی اس کو طاقت ہے۔ آیت کریمہ میں ایک ضابطہ بتایا جا رہا ہے کہ اگر شوہر اور بیوی میں طلاق ہو گئی اور ماں کی گود میں دودھ پیتا بچہ ہے تو باپ کو دینے سے اور ماں کو دودھ پلانے سے انکار نہیں کرنا چاہئے اگر ماں بچے کو دودھ پلانے پر آمادہ ہے تو ایسی صورت میں اس کے کھانے اور کپڑے لئے کا خرچ باپ کو دینا ہوگا۔ لیکن کیسے؟ بتایا گیا دستور کے مطابق۔ یعنی جس معاشرے کا یہ واقعہ ہے وہاں کھانے پینے اور ہنسنے کا جو معیار ہے اسی کے مطابق ماں کو دودھ پلانے کا خرچ دیا جائے گا۔

دوسری جگہ ارشاد ہے:

﴿وَمَنْ كَانَ غَنِيًّا فَلْيُسْتَعْفِفْ وَمَنْ كَانَ فَقِيرًا فَلْيَاكُلْ

بِالْمَعْرُوفِ﴾ (النساء: ٢٤)

(ولی) اگر مالدار ہے تو وہ یتیم کا مال کھانے سے بچے اور اگر فقیر ہے تو دستور کے مطابق کھائے۔

آیت کریمہ میں بتایا جا رہا ہے کہ ولی اگر مالدار ہے تو یتیموں کا مال کھانے سے بچے اور اگر فقیر اور محتاج ہے تو اپنا حق الحکمت لے سکتا ہے لیکن اس کا خیال رہے کہ اس معاشرے میں کھانے پینے کا جو معیار اور دستور ہے اس کے مطابق لے۔ معاشرے میں اگر داں روٹی کھانے کا دستور ہے تو ولی کے لئے جائز نہیں ہے کہ مرغ اور مچھلی کھانا شروع کر دے۔

صرف دو آیتیں آپ کو سنائی گئی ہیں، ان کے علاوہ متعدد آیتیں ہیں جن میں دستور کے مطابق نان نفقہ کا حکم دیا گیا ہے۔

ان آیتوں اور حدیثوں کو پیش کر کے ہم یہ بتانا چاہتے ہیں کہ شریعت نے

آخر اجات میں اور نان نفقہ میں عرف اور دستور کا لحاظ کیا ہے، خصوصاً ایسے اخراجات جو شخصی نہیں عوامی سطح پر ہیں۔ مثلاً عقیقہ ہے، شادی ہے، ولیمہ ہے، مہر ہے۔ یہ ایسی چیزیں ہیں جو ہر فرد کی ضرورت ہے اس لئے اگر اللہ نے آپ کو کافی وسعت دی ہے تب بھی پورے معاشرے کے سامنے رکھ کر ہاتھ پاؤں پھیلائیں ایسا نہ ہو کہ آپ کی خوشی اور آپ کی فراغی سماج کے لئے مصیبت کا سبب بن جائے۔

یہ واضح ہو جانے کے بعد کہ جائز اور مباح کاموں میں بھی اعتدال کی راہ اختیار کرنی چاہئے اور اسراف اور تبذیر سے بچنا چاہئے۔ اب ہم آپ کی توجہ اپنے معاشرے کی طرف مبذول کرنا چاہئے ہیں۔ ہمارے معاشرے میں کچھ ایسی خرابیاں درآئی ہیں جو جھوٹی شہرت، خودنمائی اور اسراف و تبذیر کا نتیجہ ہیں۔ ان میں کچھ تو اصلاً مباح اور جائز بلکہ سنت ہیں اور کچھ ایسی رسماں ہیں جن کا شریعت سے کوئی تعلق نہیں ہے، لیکن ہماری ناک اوپنی رہے کہ زعم فاسد نے انہیں خوب پروان چڑھایا۔ یہاں تک کہ یہ فاسد رسماں معاشرے کے لئے عذاب بن گئیں ہیں۔ ساعت فرمائیں۔

### بارات کا شکر

شادی، بیاہ میں کچھ ایسی رسماں داخل ہوئی ہیں جن کا شریعت سے کوئی تعلق نہیں ہے بارات بھی انہیں رسماں میں سے ایک رسم ہے۔ بارات صرف ہندوؤں کی نقل اور تقلید ہے یا اس کی کوئی اصل بھی ہے؟ اس سلسلہ میں ایک مرتبہ صاحب مرعاتہ المفatum حضرت اشیخ عبد اللہ الرحمانی رحمہ اللہ سے ناچیز کی گفتگو ہو رہی تھی تو شیخ رحمہ اللہ نے فرمایا کہ بارات کی ابتداء اس طرح ہوئی ہوگی کہ شادی کے لئے رشتہ دور دراز گاؤں، دیہات اور قبیلوں میں طے ہوتے تھے۔ قدیم زمانے میں آمد و رفت اور

سواریوں کا زیادہ انتظام نہیں ہوتا تھا اسکیلے دو سفر کرنا مشکل ہوتا تھا۔ لوٹ پاٹ کا خطرہ بھی رہتا تھا۔ خاص طور سے جب ساتھ میں عورتیں ہوں اور دوہن کو رخصت کر کے لانا ہو تو یہ خطرہ اور زیادہ بڑھ سکتا ہے۔ اس لئے دوہن کو رخصت کرانے کے لئے قافلہ کی ضرورت پڑتی ہوگی جس میں دس، پندرہ آدمی ہوں تاکہ بے خوف ہو کر دوہن کو رخصت کر کے لایا جاسکے۔

یہ توجیہ کسی قدر سمجھ میں آتی ہے۔ ممکن ہے شروع شروع میں ضرورت کی بناء پر چند لوگ مل کر جاتے ہوں اور دوہن کو رخصت کر کے لاتے ہوں۔ لیکن بعد میں یہ ایک رسم بن گئی دور دراز کا تصور ختم ہو گیا اب اگر ایک گلی سے نکل کر دوسری گلی میں جانا ہوتا بھی بارات کا لشکر ساتھ رہتا ہے۔

شادی کے موقع پر اگر لڑکے کے گھروالے یا رشتے ناتے والے دس بیس کی تعداد میں لڑکی کے گھر رخصت کرانے کے لئے جائیں اور وہاں ان کی خیافت کی جائے تو اس میں کوئی مضائقہ نہیں معلوم ہوتا۔ لیکن اب بارات کی رسم اس حد کو پہنچ گئی ہے کہ باراتیوں کی تعداد پر باقاعدہ مول تول ہوتا ہے، بعض دفعہ تعداد کی کمی یعنی پر آپس میں اختلاف ہو جاتا ہے۔ ہم نے تو یہاں تک نہ ہے کہ بعض بعض جگہوں پر یہ رسم ہے کہ باراتیوں کی تعداد پانچ سو سے کم نہیں ہو سکتی۔ ہاں ایک ہزار تک یہ تعداد پہنچ سکتی ہے۔ یہ طریقہ بلاشبہ شریعت کی روح کے منافی ہے۔ لڑکی والوں کے ذمہ کسی طرح کے اخراجات کا بار نہیں ہے۔ جو کچھ لینا دینا، اور کھانا کھلانا ہے وہ لڑکے والوں کے ذمہ ہے۔ یہ بھی سنا جاتا ہے کہ جھوٹی شہرت اور عزت حاصل کرنے کے لئے مطالبہ کیا جاتا ہے کہ بارات ہاتھی پر آئے گی گھوڑے پر آئے گی، ماروٹی سے آئے گی، بولٹ سے آئے گی، ناج گانے، بینڈ باجے، بھانٹ بھڑوے کے ساتھ آئے

گی، سہرہ پڑھا جائے گا، ویڈیو فلم تیار ہوگی، ہوائی فائرنگ ہوگی، خبروں کے مطابق ایسا بھی ہوا ہے کہ لبی دب گئی کوئی زد میں آگیا اور اس کی جان چل گئی۔ بارہا ایسا بھی ہوا ہے کہ باراتیوں اور گھر اتیوں میں اختلاف ہو گیا، مارپیٹ ہو گئی اور بندوق بھی چل گئی۔ دھماکے، پنانے، آتش بازی دراصل آتش پرستی کی ایک صورت ہے اور مجوسیوں کے لئے عبادت ہے، اس لئے ان کے شبے سے بہر حال بچنا چاہئے لیکن آپ آتش بازی پر ذرا اس ناحیہ سے غور فرمائیں تو اس کی قباحت کا اندازہ ہو گا کہ آپ اپنی محنت کی کمائی اپنی ضروریات زندگی میں نہ خرچ کر کے اپنے ہی پیسوں اور اپنی ہی کمائی میں آگ لگا رہے ہیں۔ دنیا میں ایسا کوئی حق نہیں ملے گا جو دن رات کمائے اور محنت کرے، اس کے بعد اپنی کمائی میں آگ لگادے، آتش بازی میں یہی ہوتا ہے، ہم نے دیکھا بھی ہے اور سنایا ہے جب بارات کا شکر دروازے پر یا اپنے ٹھکانے پر پہنچ گیا تو دھماکہ شروع ہو جائے گا۔ پناخوں کی چٹائی بنتی ہے تاکہ لگاتا رہے مسلسل آدھے گھنٹے تک ترا تر کی آواز آتی رہے اور دھماکہ ہوتا رہے۔ کتنوں کی گفتگو میں خلل ہو رہا ہے، کتنے گھبرا رہے ہیں، کتنوں کی نماز خراب ہو رہی ہے نام و نمود کے ان دیوانوں کو اس کی کوئی پرواہ نہیں اور ہیں مسلمان۔ میرے بھائیو! اس سے بڑی فضول خرچی کی مثال اور کیا ہو سکتی ہے؟ ہزاروں روپے خرچ کرنے کے بعد ہی یہ پنانے خریدے جاتے ہیں اور ان کی چٹائیاں بنتی ہیں پھر اپنی گاڑھی کمائی میں آگ لگادی جاتی ہے۔

### ولیمہ اور بارات کی ضیافت

مہمان کی ضیافت شرعی امر ہے حدیث میں ضیافت کی تاکید کی گئی ہے اور

اس کو باعث ثواب بتایا گیا ہے، شادی میں آنے والے مہمانوں کی بھی عزت کی جائے گی لیکن شریعت کے اوصار و نواہی کو مد نظر رکھا جائے گا، ایسا نہ ہو کہ قدم جادہ شریعت سے بہک جائے اور بجائے ثواب کے یہی ضیافت عذاب بن جائے۔ بسوں اور گاڑیوں کے ذریعہ سینکڑوں کی تعداد میں جب باراتی فوج دروازے پر پہنچتی ہے تو پہلے ناشتہ کے نام پر ان کی پر تکلف ضیافت کی جاتی ہے، جس میں عمدہ سے عمدہ نوع بوع شیرینیاں، نمکین، مشروبات، پھل فروٹ سے لے کر کا جو اور بادام اتنی وافر مقدار میں ہوتا ہے کہ کوڑے دان میں پھینکنا پڑتا ہے۔ ایک کا بچا ہوا دوسرا نہیں لے سکتا۔ کتنے ایسے اللہ کے بندے ہیں جنہیں رمضان میں بھی حریرہ بنانے کے لئے کا جو اور بادام نصیب نہیں ہوتا اور یہاں اس کا جھاڑو لگایا جاتا ہے، یہ اللہ کی دی ہوئی نعمت کی اتنی بڑی ناقدری ہے کہ سن کر رو ٹکٹکھڑے ہو جاتے ہیں۔

یہ تو بارات کا ناشتہ ہوا، کھانا و قسم کا تیار کیا جائے گا، عام مدعوین کے لئے الگ اور باراتیوں کے لئے الگ۔ عام مدعوین کے لئے بھی ایک سے دو قسم کا سالن ہو سکتا ہے ضیافت میں کوئی کمی نہیں ہوتی لیکن باراتیوں کے لئے مختلف آئینہ ہوتے ہیں اور ساتھ میں بطور تکلف پھل فروٹ اور میوے جات بھی اتنی وافر مقدار میں ہوتے ہیں کہ کھانا جو ساری کمائی کا حاصل ہے اس کی ناقدری اور بے حرمتی ہونے لگتی ہے۔

آدمی اپنی وسعت اور طاقت کے مطابق چھوٹا یا بڑا اویسہ کر سکتا ہے، کھانے میں کمی، بیشی، اونچا نیچا کر سکتا ہے، لیکن معاشرے کے دستور سے باہر نہیں نکلنا چاہئے۔ شریعت نے عرف اور دستور کا اعتبار کیا ہے۔ آپ کو اللہ نے دولت دی ہے، شوق میں آپ نے ایک سے دو آئینہ کر دیا۔ دوسرے صاحب دولت نے تین کر دیا، ہوتے ہوتے روان بڑھتا گیا آپ کا شوق تو پورا ہو گیا۔ لیکن آپ نے یہ نہیں سوچا

کہ ہمارے پاس پڑوں میں غریب اور مسکین بھی بنتے ہیں، ان کی بھی بچیاں ہیں اور ان کے بھی سینے میں دل ہے وہ بھی چاہیں گی کہ ہماری بارات اسی کروفر کے ساتھ آئے اور ضیافت کا یہی معیار ہو، لیکن اس کے لئے یہ ممکن نہیں۔ اب آپ ہی بتائیں اس کے دل پر کیا گزرے گی؟ اس وقت کرب کا ذمہ دار کون ہو گا؟ آپ اپنے گھر کے اندر اپنے معیار کے مطابق اسراف سے بچتے ہوئے جو چاہیں پکائیں کھائیں لیکن شادی بیاہ کی دعوت اور ولیدہ کا تعلق معاشرے سے ہے اس لئے سب کی رعایت کرنی چاہئے۔ اسراف میں نام پیدا کرنا اچھی بات نہیں ہے۔

### یہ سوچ غلط ہے

کچھ مالدار اور علیم یا فتنہ کہے جانے والے گھروں میں یہ تصور پیدا ہو گیا ہے کہ دولت ہماری کمائی اور محنت کا نتیجہ ہے لہذا ہم اپنی کمائی جیسے چاہیں جہاں چاہیں خرچ کریں کسی سے کیا مطلب؟ اس لئے قیام و طعام کے بھجنوں سے بچنے کے لئے وہ مہنگے اور قیمتی ہٹلوں کی خدمات حاصل کرتے ہیں، اور ان ہٹلوں میں مہمانوں کا استقبال کرنے والی نو خیز لڑکیاں ہوتی ہیں۔ مطعمات اور مشرب و بات کو شیم برہمنہ انداز میں وہی اپنے دست نازک سے پیش کرتی ہیں، باراتیوں میں مختلف مزاج کے لوگ ہوتے ہیں، کتوں کی نگاہیں شرم سے جھک جاتی ہیں اور کتنے ٹکٹکی باندھ لیتے ہیں۔

میرے بھائیو یہ روشن خیال نہیں بلکہ مسلم معاشرے میں بے حیائی اور بے شرمی کو فروع دینا ہے اور سنت سیدہ کی بنیاد رکھنا ہے، آئیے آپ کو ایک حدیث سناتا ہوں۔

حضرت جریر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ صبح کے وقت ہم

لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس بیٹھے ہوئے تھے اتنے میں قبیلہ مضر کے کچھ لوگ آگئے۔ ان کی غربت کا حال یہ تھا کہ ایک اونی موٹا کمبل بیچ سے چھاڑ کر گئے میں ذالے ہوئے تھے (یہی ان کا لباس تھا) اور گرون میں تواریخ رہی تھی۔ رسول اللہ ﷺ نے جب ان کی بیکسی، محتاجی اور غربت کا یہ حال دیکھا تو آپ کے چہرہ مبارک کارنگ بدلتا گیا۔ نماز کا وقت ہوا۔ آپ نے نماز پڑھی پھر خطبہ دیا آپ نے ان غریبوں کی غنواری اور تعادن کے لئے چندہ کی اپیل کی آپ نے فرمایا جس کے پاس جو ہوئے کرائے دینا، درہم، کپڑا، انانج، کھجور، یہاں تک کہ کھجور کی ایک قاش لاسکتا ہے تو وہی لے کر آئے۔

سب سے پہلے ایک انصاری صحابی ایک تھیلا بھر کر سامان لائے اس کے بعد چندہ دینے والوں کا تانتا بندھ گیا۔ اور دو ڈھیر لگ گیا۔ کھانے کا الگ اور کپڑے کا الگ۔ یہ نقشد کیجئے کرنی کریم ﷺ اتنا خوش ہوئے کہ آپ کا چہرہ مبارک چک اٹھا۔ ایسا لگتا تھا جیسے آپ کے چہرہ مبارک پر سونا مڑھ دیا گیا ہو۔ اس کے بعد اللہ کے نبی ﷺ فرماتے ہیں:

مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرٌ هَا وَأَجْرٌ مَنْ عَمِلَ بِهَا  
مِنْ بَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئٌ وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً  
سَيِّئَةً كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ  
أُوْزَارِهِمْ شَيْئٌ (صحیح مسلم، ۱۰۱۷)

یعنی جس نے اسلام میں کوئی اچھا طریقہ جاری کیا تو اس کو اس کا اجر ملے گا اور جتنے لوگ اس کے بعد اس اچھے طریقے پر عمل کریں گے ان کا اجر بھی اس کو ملے گا لیکن ان کے اجروں میں کوئی کمی نہیں کی جائے گی اور جس کسی نے کوئی برا طریقہ جاری

کیا تو اس پر اس کے اپنے گناہ کا بوجھ ہو گا اور پھر ان تمام لوگوں کے گناہ کا بوجھ ہو گا جو اس کے بعد اس غلط طریقے پر عمل کریں گے اور ان کے گناہ کے بوجھ میں کوئی کمی نہیں کی جائے گی۔

### سنن حسنة یا سنن سیئہ؟

حدیث کا مطلب واضح ہے۔ ایک ہے سنن حسنة اور ایک ہے سنن سیئہ جس نے سماج اور معاشرے میں کوئی نیکی کا طریقہ جاری کیا تو اس کو اس نیکی کا ثواب تو ملے گا، ہی بعد میں جتنے لوگ اس نیک راستے پر چلیں گے ان کو اس کا ثواب دے کر اتنا ہی ثواب اس پہلے شخص کو دیا جائے گا جس نے اس نیکی کی بنیاد رکھی ہے۔ اسی طرح اگر معاشرے میں کوئی برائی یا کوئی غلط رسم راجح نہیں تھی لیکن کسی نے اپنی شہرت، نام و نمود اور اپنی شان بان کے لئے کوئی غلط رسم جاری کر دی تو اس کا گناہ تو اس کو ملے گا، ہی۔ بعد میں جتنے لوگ اس غلط اور برے طریقے پر چلیں گے سب کو ان کا گناہ دے کر اتنا ہی گناہ اس پہلے شخص کو دیا جائے گا جس نے اس غلط رسم کو جاری کیا ہے۔

میرے بھائیو! قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کے اوصاف میں ایک وصف یہ بھی بتایا ہے کہ:

﴿وَيَضْعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ﴾

(۱۵۷/۲۷)

اور لوگوں پر جو بوجھ اور طوق تھے ان کو وہ نبی دور کرتے ہیں۔

یعنی مرنے، جینے، شادی بیاہ، خوشی اور غمی میں قوم کے اندر جو رسم و رواج

لوگوں کی گردن کا بوجھ اور گلے کی پھانسی بنے ہوتے ہیں، نبی کریم ﷺ ان کو توڑتے اور دور کرتے ہیں اور قوم کے بوجھ کو ہلاکا کرتے ہیں۔ آپ نے ایسا کر کے دکھایا ہے، چنانچہ صرف اسلام لانے پر، قرآن کریم کی چند سورتیں یاد کرانے پر آپ نے شادیاں کر دیں، آپ نے خود اپنی شادی کے ولیمہ میں، بھجوں، ستوا اور گھنی کا مالیدہ کھلانے پر اکتفاء کیا، بارات کا کہیں نام و نشان نہیں۔ آپ نے ایک حدیث میں بیان فرمایا ہے۔

”خیر النکاح أيسره“ (سنن ابو داود ۲۱۷) سب سے بہتر نکاح وہ ہے جو سب سے آسان ہو۔ نبی کریم ﷺ نے اپنے قول فعل سے نکاح اور شادی کو آسان بنایا تھا لیکن ہم نے اس کو مشکل ترین بنادیا۔ شادی کسی غریب کی ہو یا کسی امیر کی، مہینوں پہلے اس کی تیاری کرنی پڑتی ہے غریبوں کو سالوں پہلے تیاری کرنی پڑتی ہے اور بدرجہ مجبوری قرض بھی لینا پڑتا ہے۔

نبی کریم ﷺ سے ایک عورت نے کہا! اللہ کے رسول ﷺ میں اپنے کو آپ کے حوالہ کر رہی ہوں، آپ اپنی زوجیت میں لے لیں۔ لیکن آپ کو ضرورت نہیں تھی آپ نے سکوت اختیار کیا، اتنے میں مجلس کے ایک آدمی نے کہا: اللہ کے رسول ﷺ اگر آپ کو ضرورت نہیں ہے تو مجھ سے شادی کر دیجئے۔ آپ نے کہا: مہر میں کیا دو گے؟ اس نے کہا (غریب آدمی ہوں) میرے پاس کچھ نہیں ہے۔ آپ نے فرمایا: گھر جا کر دیکھو اگر لو ہے کی انگوٹھی مل جائے تو وہی لے کر آؤ اسی کے عوض شادی کر دوں گا۔ وہ آدمی گیا اور آکر کہا اللہ کے رسول وہ بھی نہیں ہے۔ صرف یہی ایک چادر ہے جو میرے جسم پر ہے۔ اسی میں سے آدمی پھاڑ کر اس کو دیدیں۔ آپ نے فرمایا: پھاڑ دو گے تو نہ تمہارے کام آئے گی نہ تمہاری بیوی کے، اچھا یہ بتاؤ تمہیں قرآن کی کچھ سورتیں زبانی یاد ہیں؟ اس نے کہا ہاں فلاں فلاں سورتیں یاد ہیں۔ آپ

نے فرمایا: جاؤ یہ سورتیں اسے یاد کر دینا، یہی تمہارا مہر ہو گا۔

نا آپ نے کتنا آسان نکاح ہے؟ نہ بارات، نہ کپڑا، نہ جوزا، نہ زیور، نہ پٹانخہ، نہ ڈھول اور سہرا۔ قرآن کریم کی چند سورتیں یاد کرنے کے وعدے پر اسی مجلس میں شادی ہو گی۔ ہمارے معاشرے میں کتنی ایسی مثالیں ملیں گی کہ لڑکا مولوی یا حافظ ہے اس لئے اس سے شادی نہیں ہو گی۔

اسلام کی تعلیمات کا اگر آپ رسم و رواج کی بندش سے اوپر اٹھ کر سچائی سے مطالعہ کریں گے تو آپ کو معلوم ہو گا کہ شادی بیاہ اور مرگ و وفات کے مسئلہ کو اسلام نے نہایت آسان اور ستابانا کر پیش کیا ہے لیکن ہماری جاہلانہ رسومات اور اسلام بیزاری نے انہیں دونوں مسئللوں کو سب سے اہم اور مشکل بنادیا ہے۔ لڑکا ہو یا لڑکی پیدا ہونے کے ساتھ بے جا تکلفات شروع ہو جاتے ہیں، عقیقه اور ختنہ شرعی چیزیں ہیں لیکن ان میں بھی کپڑے اور جوڑے کا اہتمام! کارڈ اور لمبی لمبی دعوتوں کا انتظام ہوتا ہے، بچے قرآن ختم کریں تو، سند فراغت حاصل کریں تو، مکان یا دکان کا افتتاح ہو تو، جج یا عمرے کا سفر ہوتا، رشتہ کی منگنی اور پکی ہوتی یہ سب خوشی کے موقع ہیں ان موقعوں پر خوشی کا اظہار یا دعوت کا اہتمام حرام یا ناجائز نہیں کہا جا رہا ہے لیکن تکلفات اتنے بڑھ گئے ہیں کہ یہ خوشی معاشرے کا بوجھ بن گئی ہے۔

### فیصلہ آیہ کے اور

حضرت جریر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ کی حدیث "مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً" آپ کو پہلے سنائی جا چکی ہے، اس کی روشنی میں ہم یہ کہنا چاہیں گے کہ کسی گاؤں اور سماں میں اگر بارات کی، بینڈ باجے کی، آتش بازی کی، منهہ دکھائی کی،

نیوٹن کی، جہیز کی، تملک کی رسم نہیں تھی مگر کسی دولت مندنے اپنی دولت کا سہارا لے کر اس طرح کی کسی رسم کو جاری کر دیا اور بعد میں وہ رسم چل پڑی اور لوگ اس پر عمل کرنے لگے تو اس نے ایک سنت سیدہ کو جاری کیا، اس کا گناہ تو اس کو ملے گا ہی، بعد میں جتنے لوگ اس غلط رسم پر عمل کریں گے ان کو گناہ کا بوجھ اٹھانے کے بعد اتنا ہی گناہ اس پہلے شخص کو دیا جائے گا جس نے اس غلط رسم کو جاری کیا۔

اسی طرح اگر کسی گاؤں اور سماج میں یہ رسمیں پائی جا رہی تھیں مگر کسی اللہ کے بندے نے محسوس کیا کہ یہ رسومات قوم کی گردن کا بوجھ ہیں، سماج کے لئے نقصان دہ ہیں، شریعت سے ان کا کوئی تعلق نہیں ہے، اس نے ہمت کر کے ان رسوموں کو توڑ دیا اور اس کی دیکھی دیکھا اور لوگوں نے بھی ان رسوموں کو توڑا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ اس گاؤں اور سماج سے یہ رسمیں ختم ہو گئیں تو وہ شخص ایک سنت حنہ کو قائم کرنے والا ہوا۔ اس کو اس کا ثواب مسلسل ملتا رہے گا۔ اب؟ آپ خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ ہم سنت حنہ کے قائم کرنے والے نہیں یا سنت سیدہ کے قائم کرنے والے نہیں؟

### خلاصہ کلام

آج خطبہ جمعہ میں جو باقیں آپ کے گوش گزار کی گئی ہیں ان کا خلاصہ ایک بار اور سماحت فرمائیں۔

(۱) آپ کو یہ بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جن چیزوں کو حلال اور مباح قرار دیا ہے، ان کے کھانے، پینے، پہننے اور استعمال کرنے میں ہمارے اوپر کوئی تنگی نہیں ڈالی گئی ہے۔ لیکن ان جائز امور کے استعمال میں بھی یہ پہلو ضرور ملحوظ خاطر رہنا چاہئے کہ اسراف اور تکبیر کو کسی طرح راستہ نہ ملنے پائے۔ اگر کسی قسم کے اسراف اور تکبیر کا شائبہ

- آگیا تو یہ جائز امور بھی ناجائز ہو جائیں گے۔
- (۲) دوسری بات یہ بتائی گئی کہ جب جائز امور میں اسراف، تبذیر اور خودنمایی کی اجازت نہیں ہے تو بھلا وہ امور جو ابتداء ہی سے حرام اور ناجائز ہیں ان کے ارتکاب اور پھر ان میں اسراف اور ریاء اور نسود کی اجازت کیسے ہو سکتی ہے؟
- (۳) جو چیزیں سماج اور معاشرے سے متعلق ہیں اور جائز ہیں، ان میں عرف اور دستور کی رعایت کرنی چاہئے تاکہ غرباء اور فقراء کے لئے مشکل نہ پیدا ہو۔
- (۴) آپ کو یہ بتایا گیا کہ نبی کریم ﷺ نے اپنی پاکیزہ تعلیمات کے ذریعہ ان ساری جاہلاته رسمات کو توڑ دیا جو قوم کی گردن کا بوجھ نبی ہوتی تھیں۔ اور آپ نے دین کو نہایت آسان شکل میں پیش کیا۔ خصوصاً صفت و حیات اور شادی بیویہ کے مسائل جو زندگی کے سب سے اہم مسائل ہیں ان کو آسان بنا کر عملی شکل میں پیش کیا۔ لیکن یہ ہماری بد قسمتی ہے کہ اللہ کے نبی نے جو طوق اور بوجھ ہماری گردن سے اتنا را تھا اس کو ہم نے خودنمایی کے شوق اور برادران وطن کی تقلید میں اپنی گردن میں ڈال لیا۔ اور یہ رسمات قوم کے لئے عذاب بن گئیں۔
- (۵) آخری بات یہ بتائی گئی کہ راستے دو ہیں۔ سنت حسنة اور سنت سیئہ۔ ہمیں چاہئے کہ ہم سنت حسنة کے قائم کرنے والے بنیں نہ کہ سنت سیئہ کے قائم کرنے والے۔

آخر میں اللہ سے دعا کرتا ہوں کہ وہ ہمیں کتاب و سنت پر عمل کرنے کی توفیق  
بغشے اور اپنی رحمتوں کے سایہ میں رکھے۔ و آخر دعوانا ان الحمد لله رب  
العالمين



# اللَّهُ غَالِبٌ حَكْمَتِ الْاَللَّاهِ

نکات:

(۱) اللہ کی قدرت کامل۔

(۲) اللہ اپنے نور کو پورا کر کے رہے گا۔

(۳) ریکارڈ تیار ہو رہا ہے۔

(۴) وہ سن رہا ہے۔

(۵) سنبھل کر قدم رکھئے۔

خطبہ مسنونہ کے بعد آپ کو قرآن کریم کی چند آیتیں شایی جا رہی ہیں۔  
ان آیتوں کو سنا کر ہم آپ کو یہ بتانا چاہیں گے کہ وہ اللہ جس کی ہم بے دیکھے عبادت کرتے ہیں اس کی حکمتوں اور قدرتوں کا کچھ اندازہ کر سکیں۔ آیتیں ساعت فرمائیں۔  
اللہ عز و جل کا فرمان ہے۔

اللہ کی قدرت کاملہ

(۱) ﴿فَلِلَّهِ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ﴾ (۱۲/۱۳)

اے نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ کہہ دیجئے کہ اللہ تمام چیزوں کا خالق ہے، وہ اکیلا ہے اور زبردست غالب ہے۔

(۲) ﴿يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ، لَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ، لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ﴾ (۱۲/۲۰)

جس دن سب لوگ (اپنی قبروں سے) ظاہر ہو جائیں گے، ان کی کوئی چیز

الله سے پوشیدہ نہیں رہے گی، آج کس کی بادشاہی ہے؟ صرف ایک اللہ کی جو سب پر غالب ہے۔

(۳) ﴿وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أُمُورِهِ وَلِكُنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (۲۱/۱۲)

اللہ اپنے ارادے پر غالب ہے لیکن اکثر لوگ اسے نہیں جانتے۔

اللہ تعالیٰ نے یہاں اپنے غلبہ کا ذکر حضرت یوسف علیہ السلام کے واقعہ کے ضمن میں بیان فرمایا ہے، حضرت یوسف علیہ السلام کا وہ وقت یاد کیجئے جب وہ بچ تھے، حد درجہ مجبور تھے، بھائیوں نے حسد کے نتیجے میں ان کو کنوئیں میں پھینک دیا تھا اور مطمئن ہو گئے تھے کہ یوسف مر گئے ہوں گے۔ لیکن اللہ کی حکمت اور مصلحت اپنا کام کر رہی تھی، کنوئیں سے نکالے گئے، مصر کے بازار میں فروخت ہوئے، عزیز مصر کے غلام بنے، ایک عورت کے کمر کے شکار ہوئے، جیل گئے، تاکر دہ گناہ کی سزا کاٹی، پھر ایک دن وہ آیا کہ مصر کے تخت شاہی پر جلوہ افروز ہوئے اور جن بھائیوں نے انھیں موت کے منہ میں ڈھکیلا تھا، ہی بھائی ان کے سامنے شرم و ندامت سے سجدہ ریز ہیں۔ چالیس یا اسی سال کے طویل عرصے میں اللہ کی حکمت کام کر رہی تھی، اسی کو کہا جاتا ہے اللہ کے یہاں دیر ہے اندر ہی نہیں ہے۔ اللہ غالب حکمت والا ہے۔ وہ کہاں سے آتا ہے کوئی نہیں جانتا۔

(۴) ﴿وَلَوْلَا أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ لَجَعَلْنَا لِمَن يَكْفُرُ بِالرَّحْمَنِ لِبَيْوَتِهِمْ سُقْفًا مِنْ فَضْيَةٍ وَمَعَارِجٍ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ﴾ (۲۳/۲۳)

اگر یہ بات نہ ہوتی کہ تمام لوگ ایک امت ہو جائیں گے تو اللہ کے ساتھ کفر کرنے والوں کے گھروں کی چھتوں کو ہم چاندی کی بنادیتے اور زیسوں کو (بھی) جن پر وہ چڑھا کرتے ہیں۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ اپنی قدرت کاملہ اور دنیا کی حقارت کو بیان فرمایا ہے۔ ایک حدیث کے اندر اللہ کے نبی ﷺ نے بیان فرماتے ہیں کہ اگر اللہ کے نزدیک مجھر کے پر کے برابر بھی دنیا کی وقعت ہوتی تو وہ کسی کافرو کو ایک گھونٹ پانی نہیں دیتا۔ آیت کریمہ میں اللہ عزوجل فرمایا ہے ہم اس بات پر قادر ہیں کہ اللہ کے مکروں اور کافروں کے مکانات، سیر ہیاں، دروازے اور رخت، سونے اور چاندی کے بنادیں لیکن ایسا اس لئے نہیں کرتے کہ کافروں کی یہ نعمتیں دیکھ سارے لوگ کافر ہو جائیں گے اور یہ اللہ کو مطلوب نہیں ہے۔

(۵) ﴿وَعِنْهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ  
وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَجَةٌ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا  
رَطْبٌ وَلَا يَابِسٌ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ﴾ (۵۹/۶)

اور اسی کے پاس ہیں غیب کی کنجیاں، ان کو اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا، جو کچھ خشکی میں اور دریاؤں میں ہے وہ سب کو جانتا ہے، اور کوئی پتہ نہیں گرتا مگر وہ اس کو بھی جانتا ہے، اور کوئی دانہ زمین کی تاریکیوں میں نہیں پڑتا اور نہ کوئی تراورنہ کوئی خشک چیز گرتی ہے مگر یہ سب کتاب مبین میں ہے۔

یہ اللہ کی وسعت علم کا بیان ہے، اس کے احاطہ علم سے کوئی چیز باہر نہیں ہے آسمان و زمین کے بیچ کتنی مخلوقات ہیں؟ آسمان میں کتنے تارے ہیں؟ زمین کی تہوں میں کتنے خزانے ہیں؟ کیا کیا ہیں اور کہاں ہیں وہ سب کی تفصیل جانتا ہے، دریاؤں اور سمندروں میں کتنی محچلیاں ہیں؟ کتنے جانور ہیں؟ پانی کے کتنے قطرات ہیں دنیا کے تمام سمندروں کے کنارے ریت کے کتنے ذرات ہیں؟ اللہ سب کی تفصیل جانتا ہے، اب آپ غور کریں جس کے علم کی وسعت کا یہ حال ہو، اس کی حکمت کتنی غالب

اور اس کا انتظام کتنا پاک مدار ہوگا؟ ہے کوئی جو اس کا اندازہ کر سکے؟

(۶) ارشاد ہے: ﴿فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلُقُومَ، وَأَنْتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ، وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لَا تُبَصِّرُونَ، فَلَوْلَا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ، تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ (۸۷-۸۳/۵۶)

پس جب کہ روحِ حق میں آ کر اٹک جائے، اور اس وقت تم اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہو تے ہو، اور ہم بنسیت تھاہرے اس مرنے والے کے زیادہ قریب ہوتے ہیں، لیکن تم دیکھ نہیں سکتے، پس اگر تم کسی کے حکوم نہیں ہو اور اپنی اس بات میں سچ ہو تو (ہم اس روح کو چھپتے ہیں) تم اس کو لوٹا لو۔

کوئی مائی کالاں آج تک دنیا میں ایسا پیدا نہیں ہوا جو اللہ کے اس چیخنے کو قبول کرے اور نہ قیامت تک کوئی قبول کرنے والا پیدا ہوگا۔

اللہ نے اپنی قدرت کاملہ کو بار بار قرآن پاک میں بیان فرمایا ہے، کہیں چیخنے کر کے، کہیں اپنی نعمتوں کو گنا کر، کہیں مثالیں دے کر۔

(۷) حضرت ابراہیم علیہ السلام کو کون نہیں جانتا؟ ان کو یقین تھا کہ اللہ تعالیٰ مردوں کو زندہ کرے گا۔ لیکن اپنے ایمان اور یقین میں مزید اضافہ اور پختگی چاہتے تھے، اللہ سے سوال کر دیا اے اللہ تو کیسے مردوں کو زندہ کرے گا ذرا مجھے دکھادے۔ اللہ نے کہا! ابراہیم کیا تمہیں اس پر ایمان نہیں ہے؟ ابراہیم علیہ السلام نے کہا: ہاں! ہے ایمان لیکن ایمان میں اضافہ چاہتا ہوں۔ سننے اور دیکھنے میں فرق ہے۔

اللہ نے فرمایا: چار چڑیوں کو پکڑو اور ان کا تکابوٹی کرڈا لو، پھر ان کے اجزاء کو خلط ملاط کر کے مختلف پیہاڑوں پر رکھ دو، یہ سب کر لینے کے بعد ان کو بلا و پھر دیکھو وہ تمہارے پاس دوڑتی ہوئی آئیں گی۔

ارشاد ہے: ﴿وَإِذْ قَالَ إِنْرَاهِيمُ رَبَّ أَرْنَىٰ كَيْفَ تُخْبِيُ الْمَوْتَىٰ  
قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِنَ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنْ لَيَطْمَئِنَ قَلْبِيٰ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ  
فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلَّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءًا أَثْمَّ اذْعَهُنَّ  
يَا تِينَكَ سَعْيًا وَأَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ (البقرة: ۲۶۰)

اور جب ابراہیم علیہ السلام نے کہا: اے میرے پروردگار! مجھے دکھادے تو  
مردوں کو کیسے زندہ کرے گا؟ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: کیا تم کواس پر ایمان نہیں ہے؟  
ابراہیم علیہ السلام نے کہا: کیوں نہیں؟ (ایمان تو ہے) لیکن (یہ سوال اس لئے ہے  
کہ) میرے دل کو اور طمیان ہو جائے۔ اللہ نے فرمایا: چار پرندوں کو پکڑو پھر ان  
کے مکڑے کرڈا لو، اور ان کا ایک ایک مکڑا مختلف پیڑا پر رکھ دو، پھر انھیں پکارو، وہ  
تمہارے پاس دوڑتے ہوئے آ جائیں گے، اور یہ جان رکھو کہ اللہ تعالیٰ غالب حکمت  
والا ہے۔

یہ اللہ کی قدرت کاملہ اور حکمت بالغہ کی ایک مثال ہے اللہ تعالیٰ عرش پر رہ کر  
آسمان و زمین اور ان کے درمیان کی ساری چیزوں کا خالق، مالک، مدبر اور منتظم ہے،  
ان میں سے کسی چیز میں ذرہ برابر اس کا کوئی شریک نہیں ہے، اگر کسی نے کائناتی امور  
میں کسی پیر، فقیر کے بارے میں کسی طرح کے تصرف کا عقیدہ رکھا تو وہ شرک کا مرتكب  
ہوگا اور شرک کو اللہ تعالیٰ کبھی نہیں معاف کرے گا۔

ان آجیوں کو سنا کر ہم آپ کو یہ بتانا چاہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے۔  
إنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ۔ جو چاہے سو کرے اس کو کوئی عاجز کرنے والا نہیں ہے۔  
جب اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے تو اپنا حکم منوانے پر بھی قادر ہے۔

اللہ اپنے نور کو پورا کر کے رہے گا

میرے بھائیو! عرض ہے کہ جو اللہ اتنی عظیم قدرتوں اور حکمتوں کا مالک ہے وہ اس پر بھی قادر ہے کہ اپنے نور کو، اپنے دین کو، قرآن کریم کی تعلیم کو تمام ادیان اور تمام دوسری تعلیمات پر غالب کر دے۔

ارشاد ہے: ﴿يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمٌ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ﴾ (۸/۲۱)

یہ ظالم چاہتے ہیں کہ اللہ کے نور کو اپنے منہبوں سے بجھادیں، حالانکہ اللہ تعالیٰ اپنے نور کو پورا کر کے رہے گا اگر چنان کافروں کو برالگے۔

جس زمانے میں یہ آیتیں نازل ہوئی تھیں اس زمانے میں بھی اسلام کے نور کو بجھانے کے لئے ایڑی جوڑی کا زور لگادیا گیا تھا۔ لیکن اللہ کی کائنات میں فیصلہ اللہ کا چلتا ہے کسی اور کا نہیں چلتا۔ آنھ سال جاتے جاتے اسلام عرب کا غالب دین بن گیا۔ اللہ کا نور بجھایا نہیں جسا کما البتہ اللہ نے اپنی قدرت کاملہ اور حکمت بالغہ کے ذریعہ اپنے نور کو مکمل کر دیا۔

آج بھی پوری دنیا سے اسلام کو مٹانے کی سازشیں اور کوششیں پورے شباب پر ہیں، کہیں حجاب اور نقاب پر پابندی ہے، کہیں داڑھی اور ٹوپی پر پابندی ہے، کہیں قرآن کی بعض سورتوں اور آیتوں کو نصاب سے خارج کرنے کا آرڈر ہے، کہیں دینی اداروں پر شکنجه کساجار ہے، کہیں مسجدیں ڈھانی جاری ہیں، کہیں اسلام ہی پر پابندی عائد کی جا رہی ہے، کہیں دہشت گردی کا الزام ہے، کہیں مسلم حکومتوں کو لڑایا جا رہا ہے، کہیں ان پر قبضہ کیا جا رہا ہے، عرض اسلام کو بدناام کرنے، مسلمانوں کو کمزور کرنے

اور نور اسلام کو بجھانے کی ہر ممکن کوشش کی جا رہی ہے بلکہ اس موضوع پر مسلسل تحقیق ہو رہی ہے کہ اسلام کو کیسے منایا جائے؟ ٹھیک وہی نقشہ سامنے ہے جو ابتداء اسلام میں نبی کریم ﷺ کے خلاف قریش مکہ کا تھا، لیکن اللہ کی حکمت دیکھئے کہ جو اسلام کے دشمن تھے وہی اسلام کیے خادم بن گئے اور بغیر کسی جنگ کے مکمل فتح ہو گیا۔ وَاللَّهُ مُتِمٌ نُورٍ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ۔ اللہ کہاں سے آتا ہے اسے کوئی نہیں جانتا۔ ایک طرف اسلام کو منانے کی کوششیں ہو رہی ہیں اور دوسری طرف صحیح اسلام پوری دنیا میں پھیل رہا ہے۔ فَأَمَدَ اللَّهُ عَلَى ذَلِكَ۔

آیت کریمہ پر تھوڑی توجہ دیں تو آپ کو معلوم ہو گا کہ اللہ نے ”افواہ“ کا لفظ استعمال کیا ہے۔ یعنی نور اسلام کو یہ کفار اپنے اعتراضات، الزامات، تقدیمات، نشریات اور پروپیگنڈوں کے ذریعہ بجھانا چاہیں گے۔ کفار مکہ اسلام کے خلاف لسان سے زیادہ سنان استعمال کرتے تھے آج سنان کی ضرورت ختم ہوتی جا رہی ہے عصر حاضر کا سب سے بڑا انتھیار میڈیا ہے۔ پرنٹ میڈیا ہو یا الکٹریک میڈیا یادوں کو آج کا سب سے بڑا انتھیار ہیں۔ منتوں میں پوری دنیا سے جھوٹ کوچ اور حق کو جھوٹ منوں لیا جاتا ہے۔ چینے والے چینتے رہیں ان کے پاس میڈیا کا وہ سُسٹم ہی نہیں جس سے اپنی بات منوا سکیں۔

لیکن میرے بھائیو! مایوس ہونے کی ضرورت نہیں ہے مایوسی کفر ہے، اللہ تعالیٰ اسکی جگہ سے امید پیدا کرتا ہے جہاں امید کا کوئی امکان نہیں ہوتا۔ قرآن پاک کی یہ آیت کریمہ پڑھئے اور دیکھئے کہ اللہ تعالیٰ اپنی بات کیسے منواتا ہے۔ ارشاد ہے:

﴿إِذْ يَسْلُقُ الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدَ ، مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدِيْهِ رَقِيبٌ عَيْدَ﴾ (ق: ۱۸، ۱۷)

یاد کرو جب دو لکھنے والے لکھر ہے ہوتے ہیں دائیں اور بائیں بیٹھ کر، انسان کوئی بات نہیں بولتا مگر اس کے پاس نگہبان تیار رہتا ہے۔

اللہ نے ہر انسان کے ساتھ دو پہرے دار لگا دیئے ہیں۔ وہ ہر وقت ہماری نگرانی اور جاسوسی کرتے رہتے ہیں، کوئی لفظ ہماری زبان سے نکلا نہیں کہ فور انوٹ ہو گیا۔

قرآن پاک میں جس وقت یہ بات کہی گئی تھی اس وقت اس بات کو تسلیم کرنے کے لئے صرف ایمان کی قوت تھی۔ خارجی ایسی کوئی چیز نہیں تھی جسے دیکھ کر یا سن کر اس آیت پر ایمان لایا جاتا۔ آج ہمارا ایمان کمزور ہوتا جا رہا ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے ایسے اسباب مہیا فرمادیئے ہیں کہ ہم اس طرح کی آیتوں پر ایمان لانے پر مجبور ہو جائیں۔

### ریکارڈ تیار ہو رہا ہے:

آج دنیا کے حالات ایسے ہوتے جا رہے ہیں کہ کسی کی کوئی بات یا کوئی نقل و حرکت چھپی نہیں رہ سکتی۔ کوئی ٹھیلہ کھینچنے والا، جھاڑو لگانے والا تو جاسوسی نظام سے نج سکتا ہے لیکن کوئی ذمہ دار، آفیسر، حاکم اور وزیر مخابرے سے محفوظ نہیں رہ سکتا، وہ کسی سے کیا کہہ رہا ہے اس کی ہربات، فون اور موبائل سے ٹیپ ہو رہی ہے۔ کہاں جا رہا ہے، کس سے مل رہا ہے سب کی فلم تیار ہو رہی ہے، اگر آپ یہ سمجھ رہے ہیں کہ کوئی دیکھنے والا، سننے والا نہیں ہے تو یہ آپ کی غلط فہمی ہے، آپ کسی سے بات کر رہے ہیں آپ کو کیا پتہ اس کے جیب میں ٹیپ مشین یا موبائل ہوا اور آپ کی بات ٹیپ ہو رہی ہو۔ اس طرح کی خبروں اور اکشافات سے اخبار کے صفحات بھرے رہتے ہیں۔ اس لئے ایک مرتبہ پھنسنے کے بعد یادو سروں کا کیس سننے کے بعد آدمی مقاط اور چوکتا ہو جاتا

ہے، کسی سے بات کرتا ہے تو سوچ سمجھ کر بولتا ہے، زبان سنگھال کر استعمال کرتا ہے۔ کہیں جانا ہو، کسی سے ملنا ہو تو بار بار سوچ گا کہ اس کے مفید یا مضر اثرات کیا پڑ سکتے ہیں؟ جتنے غلط کام ہیں چاہے گھٹا لے کا ہو یا ناجائز تعلقات کا ہو، ظلم و ناصافی کا ہو یا قتل اور دہشت گردی کا، سب چھپ کر اور خفیہ طریقے سے ہی انجام دیئے جاتے ہیں، لیکن کوئی چھپا نہیں رہتا، سب کاراکھل جاتا ہے۔ اس لئے آدمی مجبور ہے کہ ذمہ داری کا ثبوت دے، صحیح کام کرے اور سچ بولے، زبان سنگھال کر استعمال کرے۔ نبیوں کے سردار ہمارے نبی حضرت محمد ﷺ نے ہم کو یہی ادب سکھایا ہے، ارشاد گرائی ہے:

”مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصُمُّثْ۔“

(صحیح بخاری / کتاب الادب)

جو شخص اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے اس کو چاہئے کہ اچھی بات بولے ورنہ چپ رہے۔

میرے بھائیو! قرآن کریم نے بھی تو یہی کہا ہے کہ تمہارے ساتھ ریکارڈنگ اور ٹیپنگ کا نظام لگا ہوا ہے، اس لئے سچ بولو جھوٹ نہ بولو، صحیح کام کرو غلط نہ کرو، اللہ کی دی ہوئی نعمتوں کو اللہ کے راستے میں استعمال کرو بے حیائی اور فاشی میں نہ استعمال کرو، اپنے اختیارات کو جائز جگہوں میں استعمال کرو، غلط جگہوں میں نہ استعمال کرو، اللہ کے بندوں پر رحم کرو، ظلم و زیادتی سے باز رہو، کوئی دیکھ رہا ہو یا نہ دیکھ رہا ہو تمہارا کوئی قول فعل اور کوئی نقل و حرکت اللہ سے منع نہیں ہے۔ اللہ نے تمہارا ریکارڈ تیار کرنے کا انتظام فرمادیا ہے۔

دنیا کے جاسوی نظام کا ہم انکار نہیں کر سکتے تو اللہ کے اس نظام کا ہم کیسے انکار

کر سکتے ہیں؟

میرے بھائیو! اللہ نے انسانوں کو اس خفیہ نظام کی صلاحیت دے کر اس بات پر مجبور کر دیا ہے کہ وہ اللہ کے بنائے ہوئے خفیہ نظام کو تسلیم کرے اور اس کے بنائے ہوئے راستے پر سچائی کے ساتھ چلے، من مانی اور نفس پرستی نہ کرے ورنہ اللہ کا خفیہ نظام اس کے ساتھ لگا ہوا ہے، قیامت کے دن اللہ کے حضور زندگی کی پوری فلم دہرا دی جائے گی اور اس دن نہ انکار کی گنجائش ہوگی اور نہ بھاگنے کی کوئی جگہ۔

وہ کن رہا ہے:

الله عزوجل کی صفات علیا میں دو صفتیں "سمیع" اور "بصیر" بھی ہیں۔ ان دونوں صفتوں کا بار بار قرآن پاک میں اعادہ کیا گیا ہے۔  
الله عزوجل کا ارشاد ہے:

(۱۱/۳۲) ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾

الله کے مثل کوئی چیز نہیں ہے وہ سنبھل کر یقینے والا ہے۔

(۱۱/۵۸) ﴿وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَ كُمَا إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ﴾

الله تم دونوں کی گفتگوں رہا ہے، یہ شک اللہ سنبھلے والا اور دیکھنے والا ہے۔

الله تعالیٰ عرش پر ہے، عرش ہماری زمین سے کتنے فاصلے پر ہے اگر ہم سمجھانا چاہیں تو نہیں سمجھا سکتے ہمارے بس سے باہر ہے، ہم صرف کائنات کے اس حصے پر نظر کریں جو ہمارے سامنے ہے، مثلاً سورج ہے، ہم روز دیکھتے ہیں وہ سائنسی تحقیق کی روشنی میں ہماری زمین سے ساڑھے نو کروڑ میل دور اور ہماری زمین سے بارہ لاکھ گناہ بڑا ہے۔ اگر ہماری یہ زمین امریکہ، برطانیہ، ہندوستان اور چین سمیت پوری دنیا

سورج میں ڈال دی جائے تو سورج کے جنم کے تابع سے زمین کی حیثیت ایک قطبال سے زیادہ نہیں ہوگی، اور خود سورج آسمانی کائنات میں ایک قطبال کی طرح نظر آتا ہے۔ صرف ایک لائے جس پر سورج چل رہا ہے اگر کروڑوں سورج رکھ دیئے جائیں تو سب سما جائیں گے اور دائیں بائیں پوری کائنات خالی رہے گی اب آپ صرف اس آسمانی کائنات کا اندازہ کریں جو ہماری آنکھوں کے سامنے ہے، دماغ پھٹ جائیگا اندازہ نہیں کر سکتے۔ اس کے بعد سات آسمان، اس کے اوپر ایک سمندر اور سب کا فاصلہ ایک جیسا۔ ان سب کے اوپر اللہ عز و جل کا عرش وہاں سے اس زمین پر ہونے والی ہر نقل و حرکت کو بلا واسطہ وہ منتظر و رد یکھاتا ہے۔

آج سے ساڑھے چودہ سو سال پہلے سمجھنا اور ماننا اتنا آسان نہیں تھا جتنا آج ہے۔ آج ہمارا ملک ہندوستان بھی مرخ پر قدم رکھ چکا ہے اور اس پورے سفر میں مواصلات کا تسلسل ٹوٹا نہیں ہے۔ یہ وسائل مہیا کر کے اللہ تعالیٰ انسان کو یہ سوچنے پر مجبور کر رہا ہے کہ اگر انسان مرخ پر جا سکتا ہے وہاں سے باقی کر سکتا ہے سن سکتا ہے اور دیکھ سکتا ہے تو عرش سے اللہ کا سenna اور دیکھنا کیوں ناممکن ہے، وحی کا آنا اور فرشتوں کا اترنا اور چڑھنا کیوں ناممکن ہے، نبی ﷺ کی معراج جسمانی کیوں ناممکن ہے؟ اگر مرخ کا سفر ممکن ہے تو بلاشبہ اللہ کا عرش پر ہونا، اس کا سenna اور دیکھنا، وحی کا اور فرشتوں کا نزول نبی ﷺ کی معراج ساری باقی حق ہیں۔ دیکھا آپ نے انسان جس بات کو نہیں مانتا تھا اللہ نے اسے اپنی حکمت سے منوالیا۔

سنچل کر قدم رکھئے:

اسلام ہمیں عاجزی، انکساری، وقار اور سنجیدگی کی تعلیم دیتا ہے، یہاں تک کہ

جماعت میں ملتا ہے، رکعت چھوٹ رہی ہے تو بھی دوڑنے سے منع کیا گیا ہے اور وقار اور سکینت کا حکم دیا گیا ہے، جب نماز کے لئے دوڑ نامنع ہے تو عجب اور کسر کے طور پر چلتا اور فخر و غرور کا اظہار کرتا، اللہ کی زمین پر ہمکنا اور سینہ تان کراکڑنا ہر حال حرام اور ناجائز ہے۔ سننے قرآن کریم کی تعلیم ہے، حضرت لقمان علیہ السلام اپنے بیٹے کو نصیحت کر رہے ہیں۔

﴿وَلَا تُصَعِّرْ خَدَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْسِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ، وَاقِصِدُ فِي مَشِيكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْجَرَ الْأَصْوَاتِ لِصَوْتِ الْحَمِيرِ ﴾ (۱۹، ۱۸/۳۱)

لوگوں سے اپنا منہ مت پھیر اور زمین پر اتر اکرمت چل، بیٹک اللہ تعالیٰ کسی تکبر کرنے والے اور فخر کرنے والے کو پسند نہیں کرتا، اپنی رفتار میں میان روی اختیار کرو اور اپنی آواز کو پست رکھو، بیٹک سب سے بڑی آواز گدھوں کی آواز ہے۔

یہ ہے قرآن کریم کی معقول تعلیم، رفتار اور گفتار سے ہماری نقل و حرکت سے کسی قسم کی بڑائی اور فخر و غرور کا اظہار نہیں ہونا چاہئے، اس لئے کہ بڑائی صرف اللہ کے لئے زیبا ہے۔

سورہ فرقان کے اندر اللہ تعالیٰ نے مومنوں کے اوصاف میں سب سے پہلا وصف رفتار میں فروتنی اور خاکساری کو بیان فرمایا ہے۔ ارشاد ہے:

﴿وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هُونَ أَوَدًا حَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا ﴾ (۲۵/۲۶)

رحمان کے (چے) بندے وہ ہیں جو زمین پر چلتے وقت فروتنی اختیار کرتے ہیں، اور جب جاہل لوگ ان سے (جهالت کی) باتمیں کرتے ہیں تو کہتے ہیں سلام

(اور گزر جاتے ہیں)

اللہ کے نیک اور سچے بندوں کی یہ پہچان ہے کہ راہ چلتے فخر و غرور کا اظہار نہیں کرتے اور اگر کوئی نادانی اور جہالت کی بات کرتا ہے تو وہ ان سے ابھتھے نہیں، سلامتی کی بات کرتے ہیں اور شرافت سے گزر جاتے ہیں۔ رفتار اور گفتار میں وقار اور سنجیدگی اختیار کرنے کا اسلام نے حکم دیا ہے لیکن جب انسان دولت اور حکومت پا جاتا ہے تو اس کے اندر غرور اور تکبر پیدا ہو جاتا ہے، زمین پر اکڑنا، سخت کلامی کرنا وہ اپنی شان سمجھتا ہے۔ وہ نہیں سوچتا کہ میں بھی کسی کا ملکوم ہوں اور میرا بھی کوئی محاسبہ ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں سے غافل نہیں رہتا وہ ایسے طریقے سے گھیرتا ہے کہ انھیں احساس نہیں ہوتا اور فروتو پر مجبور ہو جاتے ہیں۔ سنئے کیسے؟

اللہ تعالیٰ جب دولت دے دیتا ہے تو آدمی اپنی حیثیت کے مطابق بلکہ اس سے کچھ زیادہ ہی اپنا شامدار مکان اور محل بنواتا ہے۔ عمدہ قسم کے پتھر اور نائلکس سے دیواروں کو، فرش اور زینوں کو مزین کرتا ہے، خود بھی خوش ہوتا ہے اور دوسرا بھی دیکھ کر خوش ہوتے ہیں اور تعریف کرتے ہیں۔

لیکن میرے بھائیو! اس میں ایک عبرت کا سامان اور درس بھی ہے، وہ پاؤں جو مکان سے باہر اب تک دھمک رہا تھا اور اکثر رہا تھا (مکان) کے اندر وہی پاؤں سنپھل سنپھل کر سنجیدگی سے رکھا جائے گا۔ کہیں پاؤں پھسل نہ جائے، اٹھاٹخن اور دھما چوکڑی نہیں کی جائے گی کہیں فرش ٹوٹ نہ جائے۔ اوپنی آواز سے بات نہیں کی جائے گی آواز بازگشت ہو گی چھوٹوں اور بچوں پر نگاہ رکھی جائے گی گندگی نہ پھیلائیں ورنہ صاف ستر امکان گنہ ہو گا۔ دیکھئے کتنی حکمت سے اللہ نے اپنا حکم منوالیا۔ سنجیدگی نہ اختیار کرنے والا سنجیدگی اختیار کرنے پر مجبور ہو گیا۔ جس کے پاس بصیرت اور

بصارت ہو، گرویدگی اور نابت ہو وہ ہر جگہ عبرت کا سامان پالیتا ہے۔ فللہ الحمد اللہ تعالیٰ اپنے ادکامات، دلائل، براہین اور شواہد کی روشنی میں نافذ کرتا ہے تاکہ ایمان لانے والے ایمان لا سیں، رجوع کرنے والے رجوع کریں اور عبرت حاصل کرنے والے عبرت حاصل کریں۔ اگر عبرت کا سامان پا کر عبرت نہ حاصل کی جائے تو اللہ تعالیٰ ایسی قوم کو منا کر دوسرا قوم لائے گا جو اللہ کی اطاعت گزار اور فرمانبردار ہوگی۔ یہ اللہ کا نظام اور قانون ہے اس میں تبدیلی نہیں ہو سکتی۔

**﴿وَإِن تَوَلُّوْا يَسْتَبْدِلُ قَوْمًا غَيْرَ كُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ﴾**

(۳۸/۲۷)

اور اگر تم منہ پھیر لو تو وہ تمہارے بدلتے ہمارے علاوہ ایسے لوگوں کو لائے گا جو پھر تم جیسے نہیں ہوں گے۔

میرے بھائیو! آپ کو سمجھایا جا رہا ہے کہ رجوع الی اللہ کا سامان ہر جگہ اللہ نے رکھا ہے۔ اپنی آنکھیں کھولنے۔ پوری دنیا میں مسلمان خس و خاشاک کی طرح بہرہ رہے ہیں جہاں مسلمان حکوم ہیں وہاں تو ان پر ظلم ہو ہی رہا ہے لیکن جہاں مسلم حکومتیں ہیں، مسلم حکمراء ہیں وہاں بھی اسلام اجنبی ہوتا جا رہا ہے، ملک اپنا، عوام اپنے لیکن حکم کسی اور کا۔ اللہ اپنے دین کو نہیں مٹائے گا وہ اپنے نور کو پورا کر کے رہے گا۔ اگر ہم اس کے اہل نہیں ثابت ہوئے تو اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو لائے گا جو اس کے اہل ہوں گے اور ہم جیسوں کو مٹادے گا۔ اللہ سے دعا کرتا ہوں کہ وہ ہمیں اور سارے مسلمانوں کو کسی برے وقت سے بچائے اور کتاب و سنت پر عمل کرنے کی توفیق بخشے۔ بد عقیدگی اور شرک و بدعتات سے محفوظ رکھے۔

☆☆☆

## رسالت اور بشریت

نکات!

- (۱) غلو سے بچئے۔
- (۲) بشریت سے انکار۔
- (۳) نکتہ اتحاد۔
- (۴) دلائل بشریت رسالت۔
- (۵) اللہ پر تعمیہ کا الزام۔
- (۶) مقام الوہیت اور مقام رسالت۔
- (۷) انبیاء کی تنبیہ۔
- (۸) انبیاء انسانی اوصاف سے متصف ہوتے تھے۔
- (۹) دعاء اور استغفار تھے۔
- (۱۰) ایک سوال۔

غلو سے بچئے:

﴿لَقَدْ كَفَرَ الظَّالِمُونَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَأَمَّةً وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَلَلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَنْهَا مَهً﴾  
(النَّاطِقَة: ۱۷)

ترجمہ: یقیناً وہ لوگ کافر ہو گئے جنہوں نے کہا کہ اللہ ہی مسیح ابن مریم ہے، آپ ان سے کہہ دیجئے کہ اگر اللہ تعالیٰ مسیح ابن مریم، ان کی والدہ اور روئے زمین کے سب

لوگوں کو ہلاک کر دینا چاہے تو کون ہے جو اللہ تعالیٰ پر کچھ اختیار رکھتا ہو، آسمان و زمین اور دونوں کے درمیان ساری چیزوں کا مالک اللہ تعالیٰ ہے۔

آیت کریمہ میں اللہ تبارک و تعالیٰ اپنی قدرت کاملہ اور ملکیت تامہ بیان کر کے نصاریٰ کے عقیدہ الوہیت کا رد کر رہا ہے، نصاریٰ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو اللہ کا بیٹا نانتہ ہیں اور ان کی ماں کو بھی خدا کا درجہ دیتے ہیں اور اللہ تو اللہ ہے ہی۔ اب یہ تین اصلیں ہوئیں پھر تینوں مل کر ایک ہو گئے۔ تین کیسے ایک ہو گئے؟ اسے آج تک نصاریٰ بھی نہیں سمجھا سکے۔ بہر حال آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کاملہ کو بیان فرمایا کہ آسمان و زمین اور ان دونوں کی سچ کی ساری چیزیں میری ملک اور میری مخلوق ہیں جن میں سچ ابن مریم اور ان کی ماں مریم بھی ہیں اگر میں انہیں اور زمین کی ساری چیزوں کو ہلاک کرنا چاہوں تو کون ہے جو مجھے روکے؟ جب وہ میری مملوک اور مخلوق ہیں تو میں ان کو ہلاک کر سکتا ہوں اور ان کو ہلاک کرنے سے مجھے کوئی نہیں روک سکتا تو پھر الوہیت کے مقام پر تنہا میں ہوا۔ سچ ابن مریم ”اللہ“ کیسے ہو گئے؟ اگر کسی نے ایسا عقیدہ رکھا تو وہ کافر ہے اور اس کے کفر میں کوئی شبہ نہیں۔

گویا آیت میں یہ تعلیم دی جا رہی ہے کہ جو جس مقام پر ہے اس کو اسی مقام پر کھو عقیدہ میں اس کو اس کے مقام سے اوپر نہ لے جاؤ۔ حضرت عیسیٰ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں اگر ان کو مخلوق کے مقام سے اٹھا کر خالق اور الہ کے مقام پر لے جاؤ گے تو یہ کھلا ہوا شرک اور کفر ہو گا۔

اس تشرع کی روشنی میں ہمیں بھی یہ سمجھ لینا چاہے کہ ”محمد ﷺ“، اللہ کے رسول اور اس کے بندے ہیں اب اگر کوئی آپ کو عبدیت اور بشریت کے مقام سے اٹھا کر الوہیت کے مقام پر فائز کرے گا تو وہ بھی اسی کفر کا مرکب ہو گا جس کا ذکر آیت کریمہ میں ہوا۔

انبیاء یا اولیاء کے بارے میں جب اس طرح غلو کا عقیدہ پایا جائے جو عبدیت سے اٹھا کر الہی صفات میں شریک کر دے تو اسکی اصلاح ضروری ہے۔ غیب کا علم صرف اللہ کو حاصل ہے اگر اللہ کی اس صفت عالیہ میں اللہ کی کسی مخلوق کو شامل کیا جائیگا تو یہ اللہ کی صفت خاص میں شرک ہو گا، صحیح بخاری کی روایت ہے ایک مرتبہ کچھ بچیاں اپنے آباء و اجداد کا مرثیہ کہہ رہی تھیں، نبی ﷺ وہاں تشریف فرماتے کسی پر بھی نے فرط عقیدت میں آپ کی شان میں یہ مصرع کہہ دیا۔ ”وَفِينَا نَبِيٌّ يَعْلَمُ مَا فِي غَدِيرٍ“ ہم میں ایک ایسے نبی ہیں جو آئندہ کی بات جانتے ہیں۔ یہ کہنا ایک طرح سے آپ کے بارے میں ”علم غیب“ کا دعویٰ ہے فوراً نبی کریم ﷺ نے بھی کروک دیا اور فرمایا! ”ذِعِیْ هذَا وَقُولِیْ مَا كَنْتَ تَقُولِینَ“ یہ چھوڑ کر پہلے جو کہہ رہی تھی وہی کہو۔ معلوم ہوا کہ نبی کریم ﷺ ایسی کوئی بات پسند نہیں فرماتے تھے جس میں آپ کی شان میں افراط اور غلو سے کام لیا گیا ہو۔

### بشریت سے انکار:

لیکن امت کا حال دیکھئے کہ آپ ہی کے امتی فرط عقیدت اور جوش محبت میں آپ کو ان صفات کے ساتھ متصف مانتے ہیں جو اللہ کے ساتھ خاص ہیں آپ کو عالم الغیب کہا جاتا ہے، آپ کو ہر جگہ حاضر و ناظر مانا جاتا ہے حالانکہ یہ عقیدہ اللہ کے بارے میں بھی جائز نہیں ہے اس لئے کہ اللہ تعالیٰ عرش پر ہے ہر جگہ نہیں ہے ہاں اللہ کا علم ہر جگہ ہے۔ نبی کریم ﷺ اور تمام انبیاء و رسول کی بشریت سے انکار کیا جاتا ہے حالانکہ قرآن پاک میں انبیاء کرام اور خصوصاً نبی کریم ﷺ کے بارے میں نہایت وضاحت کے ساتھ یہ بتایا گیا ہے کہ آپ اپنی قوم کے ایک فرد تھے، آپ بشر اور انسان تھے مگر ان ساری وضاحتوں اور صراحتوں کے باوجود آپ ہی کی امت کا ایک طبق آپ

کو بشر نہیں مانتا۔

### نکتہ اتحاد

گذشتہ قوموں نے انبیاء کی کیوں تکذیب کی؟ اس کی متعدد وجہات بیان کی گئی ہیں انہیں میں ایک وجہ یہ بھی بتائی گئی ہے کہ یہ مکذبین اپنی قوم کے روساء اور امراء ہوا کرتے تھے اور بزعم خود اپنے کو ہر خیر کا شھکیدار سمجھتے تھے، اس لئے انبیاء پر ایمان لانے میں قوم کا کمزور، مزدور اور نچلا طبقہ سبقت کرتا تھا اور امراء اپنی رعوت اور کبر میں پڑے رہتے اور اپنے انکار کا جواب یہ دیتے کہ نبی کی نبوت اگر حق اور خیر ہوتی تو وہ پہلے ہمارے پاس آتی اس کو اختیار اور قبول کرنے میں ہم سبقت کرتے نہ کہ محکوم اور مزدور طبقہ۔ اس لئے کہ ہر خیر کی طرف سبقت کرنے والے ہم ہیں اس کے شھکیدار ہم ہیں ہمارا سبقت نہ کرنا اس کے خیر نہ ہونے کی دلیل ہے۔

”لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ“ اگر وہ دین بہتر ہوتا تو یہ (نچلے) لوگ اس کی طرف ہم سے سبقت نہیں کرتے (احفاف/۱۱)

اور تکذیب کی دوسری وجہ یہ بیان کرتے کہ یہ مدعی نبوت انسان ہے، ہماری ہی قوم کا ایک انسان نبی کیسے ہو جائیگا؟

(۱) ”أَبْشِرَ يَهُدُونَا“ (تغابن/۲) کیا انسان ہماری رہنمائی کریں گے۔  
 (۲) ”أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَسُولًا“ (بنی اسرائیل/۹۲) کیا اللہ نے ایک انسان کو رسول بنانا کر بھیجا ہے۔

آپ یہاں غور کریں گے تو معلوم ہو گا کہ مکذبین رسالت اور مبتدعین دونوں رسالت کے مسئلے میں ایک خاص نکتہ پر تمد ہیں یعنی بشریت اور رسالت کا عدم اجتماع۔ مکذبین کا بھی یہی عقیدہ ہے کہ بشریت اور رسالت دونوں جمع نہیں ہو سکتی

اور مبتدئین کا بھی بھی عقیدہ ہے۔ دونوں میں فرق صرف یہ ہے کہ ملذیں رسالت نے رسول کو اپنی آنکھوں سے دیکھا تھا، اس کا خاندان، قبیلہ، اس کا بچپنا اور جوانی، کھانا اور پینا، چلنا اور پھرنا اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے تھے۔ وہ سارے عوارض جو کسی انسان کے اندر پائے جاستے ہیں اور ان کی وجہ سے اس کو انسان کہا جا سکتا ہے وہ سب رسول کے اندر بھی پائے جا رہے ہیں اس لئے وہ بشریت کا انکار نہیں کر سکتے تھے لیکن بشریت اور رسالت کا اجتماع ان کے نزدیک بھی ناممکن تھا اس لئے بشریت کا اقرار کیا اور رسالت کا انکار کر دیا۔ مسلمان مبتدئین نے چونکہ رسول کو اپنی آنکھوں سے دیکھا نہیں ہے اسلئے ان لوگوں نے رسالت کا اقرار کیا اور بشریت کا انکار کر دیا۔ لیکن دونوں اس نکتے پر متفہ ہیں کہ رسالت اور بشریت جمع نہیں ہو سکتی، ایک نے انسان ہونا اپنی آنکھوں سے دیکھا تھا اس لئے بشریت کا انکار نہیں کر سکے رسالت کا انکار کر دیا اور دوسرے نے ان کا انسان ہونا اپنی آنکھوں سے دیکھا نہیں ہے اس لئے بشریت کا انکار کر دیا اور رسالت کا اقرار کر لیا۔

یہ نکتہ اتحاد کیسے ہو گیا؟ اس پر بھی قرآن پاک نے تبصرہ کیا ہے۔ آیت پڑھئے۔

﴿كَذَلِكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِم مِنْ رَسُولٍ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ، أَتَوْ أَصَوْبَاهُ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ﴾ (الذاريات: ۵۲، ۵۳)

ترجمہ! اسی طرح جو لوگ ان سے پہلے لگز رپھے ہیں ان کے پاس جو بھی رسول آیا انہوں نے کہہ دیا کہ یہ تو جادوگر ہے یادیوانہ ہے، کیا یہ اس بات کی ایک دوسرے کو وصیت کرتے رہے ہیں (نہیں) بلکہ یہ سب کے سب سرکش ہیں۔

گزشتہ قوموں نے اپنے انبیاء کو جادوگر اور پاگل کہا ان کی تکذیب کی اور بعد میں آنے والی قوموں نے بھی اپنے انبیاء سے وہی برداشت اور وہی سلوک کیا جو گزشتہ

قوموں نے اپنے رسولوں کے ساتھ کیا تھا ایسا لگتا ہے پہلے والے بعد والوں کو وصیت کرتے رہے ہیں حالانکہ یہ ممکن نہیں اس لئے کہ ان قوموں کے درمیان سیکھوں برس کا فاصلہ ہے وصیت کیسے کریں گے؟

البتہ سرکشی اور طغیان دونوں کا خمیر ہے سب اپنے اپنے وقت کی سرکش قومیں ہیں اس لئے ہر ایک کا مزاج، ان کی فکر اور سوچ ایک جیسی ہے، ان کے اخلاق و عادات ایک دوسرے کے مشابہ ہیں اس لئے جو پہلوں نے کہا وہی پچھلوں نے بھی کہا۔ ہمارے زمانے کے مسلمان مبتدیین بھی ان قوموں سے یک گونہ فکری مشاہد رکھتے ہیں وہ اس طرح کہ ان قوموں کے نزدیک بھی بشریت اور رسالت کا اجتماع ناممکن تھا اور ان کے نزدیک بھی بشریت اور رسالت کا اجتماع ناممکن ہے۔

### دلائل بشریت رسالت:

حقیقت یہ ہے کہ رسالت اور بشریت کے اجتماع میں کوئی تنازع اور کوئی استحالہ نہیں بلکہ عقل اور نقل دونوں کا تقاضہ ہے کہ نبی اور رسول انسان ہی ہو اور اسی قوم کا ایک فرد ہو جس قوم کی ہدایت کے لئے اسے بھیجا گیا ہے۔

الله تعالیٰ جسے بار بنتوت عطا فرماتا ہے وہ اپنی قوم کا سب سے افضل سب سے بہتر اور سب سے قابل اعتماد انسان ہوتا ہے، ہر نبی کو چالیس سال کے بعد بنتوت سے سرفراز کیا جاتا ہے، اس سے قبل کی پوری زندگی یعنی بچپنا اور جوانی قوم کے بیچ گذری ہوتی ہے، قوم اس کی رفتار گفتار سے واقف ہوتی ہے، اس کے اخلاق و کردار کا علم رکھتی ہے، اس کی زبان اور انداز گفتگو کو بیچاتی ہے، اس لئے اپنی قوم کی اصلاح اور ہدایت کیلئے جتنا موثر کردار وہ ادا کر سکتا ہے کوئی اجنبی نہیں کر سکتا۔ چنانچہ اللہ عزوجل نے اپنی کتاب عزیز میں پوری وضاحت سے اس کو بیان کر دیا ہے۔ ارشاد ہے۔

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا بِلِسْانٍ قَوْمَهُ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ﴾

(سورہ ابراہیم: ۳)

اور ہم نے ہر رسول کو اس کی قوم کی زبان میں بھیجا ہے تاکہ ان کے سامنے وضاحت سے بیان کرے۔

﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَمِ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتَلَوَ عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ﴾ (سورہ جمعہ ۲/۲)

وہ اللہ ہی ہے جس نے امیوں (عربوں) میں انہیں میں کا ایک رسول بھیجا جو انہیں اس کی آیتیں پڑھ کر سناتا ہے اور ان کا تزکیہ کرتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت کی باتیں سکھاتا ہے۔

نبی اللہ کا پیغام قوم کو پہنچاتا ہے، قوم میں عام اور خاص، عالم اور جاہل ہر قسم کے لوگ ہوتے ہیں ہدایت کا پیغام کسی مخصوص طبقے کے لئے نہیں ہوتا بلکہ کئے ہوتا ہے اسلئے پیغام رسانی کا انداز عام فہم، واضح اور صاف ہونا چاہئے اور خود ان کی اپنی زبان اور لب و لہجہ میں ہونا چاہئے تاکہ ہر شخص سمجھ سکے، اب آپ خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ عربی سمجھنے والی قوم کے پاس اگر انگلش بولنے والا بھیج دیا جائے یا انسانوں کی ہدایت کے لئے کسی غیر انسان کو نبی بنادیا جائے تو ہدایت کا مقصد کبھی حاصل ہو سکتا ہے۔ نہیں اور ہرگز نہیں۔

تعجب ہے کہ اتنی موئی بات کچھ لوگوں کو سمجھ میں نہیں آتی اور وہ اس بات پر مصر ہیں کہ انبیاء و رسول انسان نہیں ہوتے اور صرف اسی پر اکتفا نہیں کرتے اس سے تجاوز کر کے وہ یہ بھی کہہ جاتے ہیں کہ انبیاء و رسول کو انسان کہنے والے کافروں منافق ہیں۔ نعوذ بالله من ذالک۔ ایک عبارت ملا حظ فرمائیں!

”زمانہ ماضی کے کفار و مشرکین کے نقش قدم پر چل کر اور ان کے طرز عمل کو

مشعل راہ بنا کر دور حاضر کے منافقین بھی انبیاء کرام اور خصوصاً سید الانبیاء والمرسلین ﷺ کو اپنے جیسا بشر کہہ کر عوامِ مسلمین کے دلوں سے آپ کی عظمت و محبت کم کرنے کی سازش کو ایک جماعتی حیثیت سے رانج کرتے ہیں اور علی الاعلان کرتے ہیں۔ کیوں کہ اپنے اس فاسد اعقاد کو زیور طباعت سے آراستہ کر کے شائع کرتے ہیں ماضی کے کفار اور دور حاضر کے منافقین کا نبی کو بشر کہنے کا انداز یکساں ہے۔ صرف اتنا فرق ہے کہ ماضی کے کفار اپنایہ فاسد نظریہ خفیہ طور پر پھیلاتے تھے لیکن دور حاضر کے منافقین زمانہ ماضی کے کفار و مشرکین سے دونبیں بلکہ چار قدم آگے ہیں۔ کیونکہ جو بات علی الاعلان کہتے ہوئے ماضی کے کفار و مشرکین جھوہکتے تھے اور چھپ چھپ کر خفیہ طور پر جوبات کہتے تھے وہی بات دور حاضر کے منافقین علانية طور پر کہہ کر اپنی بیبا کی، بے حیائی، بے شرمی، شقاوت قلبی اور سُنگ دلی کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

(کتاب! خیر بشر کی نوری بشریت ص ۲۲-۲۳)

یہ ایک فتویٰ آپ نے سن لیا کہ انبیاء و رسول کو ”بشر“ کہنے والا مشرک، کافر اور منافق ہے۔ اب آپ قرآن پاک کا مطالعہ کریں تو آپ کو معلوم ہو گا کہ ایک دونبیں تمیں سے اوپر آتیوں میں آپ ﷺ کو اور دیگر انبیاء کو ”بشر“ کہا گیا ہے کسی آیت میں اللہ تعالیٰ نے خود کہا ہے، کسی آیت میں اللہ نے اپنے نبی کو ”بشر“ کہنے کا حکم دیا ہے، کسی آیت میں خود نبی نے اپنے ”بشر“ ہونے کا اعتراف کیا ہے اور کسی آیت میں قوم کے افراد نے ”بشر“ کہکر اپنے نبی کی تکذیب کی ہے۔ ظاہر ہے جن کا یہ عقیدہ ہو کہ نبی بشر نہیں ہو سکتا اس کے لئے وہ میں سے ایک راستہ ہے، اگر اپنے آنکھوں سے بشر ہونا دیکھ رہا ہے تو وہ بشریت کا انکار نہیں کر سکتا، رسالت کا انکار کرے گا، کفار و مشرکین نے یہی کیا۔ اور جو ”بشر“ ہونا نہیں دیکھ رہا ہے وہ اگر رسالت کو تسلیم کرتا ہے تو ”بشریت“ کا انکار کرے گا اور یہی کام مبتدعین نے کیا ہے۔ اب جو صریح آیتیں انبیاء و رسول کی

بشریت پر دلالت کر رہی ہیں ان کی وہ بے جا تاویل کرے گا بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ معنوی تحریف کرے گا۔ ہم ان کی تاویلات فاسدہ سے بحث کرنا فال تو سمجھتے ہیں، البتہ یہاں ایک اصولی بات کا ذکر کرو یا مناسب ہوگا۔ وہ یہ کہ

### الله کی ذات اقدس پر تعمیہ کا الزام:

قرآن پاک خالص عربی کتاب ہے اور اس کا انداز بیان نہایت واضح اور کھلا ہوا ہے، قرآن پاک میں ان دونوں باتوں کا بار بار اعادہ کیا گیا ہے، اس لئے قرآن پاک کے اندر جو لفظ بھی استعمال کیا گیا ہے اس کا معنی عربی لغت اور عربی اصول کی روشنی میں سمجھا جائے گا، اگر کہیں وضع اولی اور حقیقی معنی چھوڑ کر مجازی معنی مراد لیا جائے گا تو سیاق و سبق سے اس کا قرینہ ہونا لازم ہے۔ اگر قرینہ اجازت دیتا ہے تو لفظ کا حقیقی معنی چھوڑ کر مجازی یا کتابی معنی مراد لیا جاسکتا ہے ورنہ نہیں۔ اب اگر کوئی حقیقی معنی مراد نہ لے کر مجازی اور کتابی معنی مراد لیتا ہے اور قرینہ اس کی اجازت نہیں دیتا تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ وہ شخص اللہ پر تعمیہ کا الزام دے رہا ہے، اس لئے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ تو قرآن پاک کو ”کتاب میں“ کہے اور پھر ”بشرط“ کا ایسا معنی مراد لے جو واضح نہیں بلکہ مخفی ہے اور اس مخفی معنی کو مراد لینے کے لئے وہاں کوئی قرینہ بھی نہیں ہے تو گویا ایسا کر کے اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو انہیں میں رکھنا چاہتا ہے۔ یہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے ساتھ کون سا حسن ختن ہوگا؟ اسے اہل تاویل جانیں۔

انبیاء کرام بشر نہیں ہوتے یہ ثابت کرنے کے لئے ایک صاحب نے بڑی محنت کی ہے لیکن آیت کریمہ ”إِنَّنَا حُنْ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ“ ہل کشت إلا بشرًا رسولًا، اور ”فُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ“ جیسی آیتوں پر آکر گاڑی پھنستی ہے تو فرماتے ہیں

”ان سرکشوں نے انبیاء کرام سے یہ کہا تھا کہ تم ہماری طرح بشر ہو۔ انبیاء کرام نے ان کو ان کی عقل کی بساط کے مطابق جواب فرمایا کہ اے لوگو! تم ہم کو اپنے جیسا باشر کہتے ہو تو ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ ہاں ہاں! ”ان نحن الا بشر مثلکم“ ہم ہیں تو تمہاری طرح انسان لیکن..... (خیر بشر کی نوری بشریت ص ۷۰)

میرے بھائی یہ اللہ کا کلام ہے، ہمارا اور آپ کا کلام نہیں ہے کہ جیسے چاہیں کھنچ تاں کریں، اگر انبیاء کرام ہماری طرح انسان نہیں تھے تو اللہ تعالیٰ کو یہی کہنا چاہئے تھا۔ ”اے نبی کہہ دو میں تمہاری طرح انسان نہیں ہوں، لیکن ایسا نہ کہنے سے آپ کو جو پہلوانی کرنی پڑی وہ الگ، اس سے بڑی خرابی جو لازم آئی وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے کہا کچھ اور مراد لیا کچھ اور۔ کیا آپ کا یہ عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے انبیاء اور بندوں کو دھوکہ دیتا ہے؟ العیاذ باللہ۔

میرے بھائیو! اس میں کوئی شک نہیں کہ انبیاء کرام انسان ہوا کرتے تھے اور خود ہمارے نبی اکرم ﷺ بھی انسان تھے، اس بیان سے قرآن پاک بھرا ہوا ہے اور متعدد حدیثوں میں خود نبی کریم ﷺ نے اپنے انسان ہونے کا اعتراف کیا ہے۔ ہم اپنے انسانی معاشرے پر معمولی ساغور کر لیں تو یہ عقده حل ہو جائیگا۔ ہم ہزاروں انسانوں کے بیچ رہتے ہیں لیکن ہر انسان اپنے تشخص، علم، فہم، عقل اور دماغ کے اعتبار سے ممتاز اور جدا ہے۔ ایک کو دوسرے پر فوکیت اور فضیلت حاصل ہے لیکن انسانیت میں سب برابر ہیں۔ انبیاء کرام پر اللہ کا فضل خاص ہوتا ہے ان کے پاس فرشتے آتے ہیں وہ اللہ کے مقرب بندے ہوتے ہیں اس لئے وہ انسان ہوتے ہوئے بھی اپنے علم، فضل، عقل، فہم اور قربت الہی کے اعتبار سے عام انسانوں سے جدا ہوتے ہیں۔ جب عقل و فہم اور علم و فضل میں ایک انسان دوسرے انسان جیسا نہیں ہو سکتا تو انبیاء کرام ان صفات میں عام انسانوں جیسے کیسے ہو سکتے ہیں؟ لیکن انسانیت میں

برابر ہیں۔

اب آئے کچھ ایسی باتیں آپ کے سامنے پیش کرتے ہیں جن سے آپ فیصلہ کر سکیں گے کہ انبیاء کرام کا مقام اور ہے اور اللہ کا مقام کچھ اور ہے۔ انبیاء کرام اللہ کی مخلوق، مامور اور بندے ہیں انھیں مقام الوہیت پر نہیں بٹھایا جا سکتا۔

### مقام الوہیت اور مقام رسالت:

لوگ نبی ﷺ کے بارے میں مختار کل اور متصرف فی الامر ہونے کا عقیدہ رکھتے ہیں اور اس عقیدے کی بناء پر نبی کریم ﷺ کو حاجت رو اور مشکل کشامانے ہیں۔ چند آیتیں پیش کی جاتی ہیں غور سے سنیں اور اندازہ کریں کہ اللہ کی جناب میں محمد ﷺ کا مقام کیا ہے؟ اللہ کتنا قادر مطلق ہے اور نبی اس کے سامنے کتنا عاجز ہے؟ کفار کہہ کہا کرتے تھے کہ محمد ﷺ جو کلام پیش کر رہے ہیں وہ اللہ کا کلام نہیں ہے بلکہ وہ خود گھڑ کر پیش کر رہے ہیں۔ ان کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا! (فرض کرو) اگر محمد ﷺ گھڑ کر کوئی کلام میری طرف منسوب کرتے تو میں انہیں دائیں ہاتھ سے پکڑتا اور ان کی شرگ کاٹ دیتا اور کوئی مجھے اس کام سے روکنے والانہیں ہوتا۔ ارشاد ہے

﴿وَلَوْ تَقُولَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَوِيلِ، لَاَخْذَنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ، ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينِ، فَمَا مِنْكُمْ مَنْ أَحِيدَ عَنْهُ حَاجِزِينَ﴾ (۶۹:۲۳۲-۲۳۳)

ترجمہ: اگر یہ (محمد) ہم پر کوئی بات گھڑ کر پیش کریں گے، تو ہم ان کو دائیں ہاتھ سے پکڑیں گے، پھر ان کی شرگ کاٹ دیں گے اور تم میں سے کوئی ہم کو اس کام سے روکنے والانہیں ہو گا۔

سنا آپ نے کتنے بلغ اور زور دار انداز میں اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کاملہ کا

اظہار فرمایا ہے۔ فرمایا: محمد ﷺ بھی اگر ایسی غلطی کریں گے تو انہیں بھی ہم معاف نہیں کریں گے اور جب سزادیں گے تو تم میں کوئی ایسا نہیں ہے جو ہم کو اس کام سے روک سکے۔ اب آپ اندازہ کریں اللہ کی قدرت کا اور اسکے سامنے آپ ﷺ کے عجز کا۔

اللہ تعالیٰ انبیاء کرام کی عصمت کے بیان میں ارشاد فرمارہا ہے کہ یہ کفار چاہتے ہیں کہ آپ کوئی بات گھڑ کر ہماری طرف منسوب کر دیں تو یہ لوگ آپ کو اپنا دوست بنالیں گے۔ لیکن اللہ کی طرف سے آپ کو عصمت حاصل رہی اور آپ ان کی طرف کسی طرح نہیں بھکے۔ اگر کفار کے کہنے پر جھک گئے ہوتے تو اللہ کی جانب سے آپ کو کیا سزا ہوتی اسے اللہ تبارک و تعالیٰ نے یوں بیان فرمایا ہے۔

**﴿إِذَا لَا ذُقْنَاكَ ضِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ثُمَّ لَا تَجِدُ**

**لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا﴾** (الاسراء: ۷۵)

ترجمہ: اگر ہم آپ کو ثابت قدم نہ رکھتے تو بہت ممکن تھا کہ آپ ان کی طرف کسی قدر مائل ہو جاتے، اگر ایسا ہو گیا ہوتا تو ہم آپ کو دو ہر اعذاب دیتے دنیا کی زندگی میں بھی اور مرنے کے بعد بھی پھر آپ ہمارے خلاف کوئی مددگار نہیں پاتے۔

نبی کریم ﷺ سید الانبیاء والمرسلین ہیں یہ حقی بڑی نعمت اور جتنا بڑا اعزاز ہے اسی تناسب سے آپ کی ذمہ داریاں بھی ہیں، ان ذمہ داریوں میں کسی قسم کی کوتاہی آپ سے ممکن نہیں اس لئے کہ آپ کو اللہ کی جانب سے عصمت کا مقام ہے لیکن اگر بالفرض کسی کوتاہی کا صدور ہو جائے تو مرتبے کے تناسب سے آپ کے لئے تنبیہات بھی ہیں جن کا ذکر آیت کریمہ میں کیا گیا ہے۔ اللہ کی تعبیر سے اللہ کے مقام اور رسول کے مقام کا فرق پہچانا جاسکتا ہے ایک کا مقام خالق اور معبد کا ہے اور دوسرے کا مقام مخلوق اور عابد کا ہے۔

## اللہ کی تنبیہ انبیاء کرام کو

دنیا میں ہم مشاہدہ کرتے ہیں کہ بادشاہوں کے کچھ معتمد اور مشیر خاص ہوتے ہیں جو بادشاہ کے قریبی ہوتے ہیں لیکن ہر حال میں بادشاہ بادشاہ ہے اور وزیر وزیر ہے، وزیر بادشاہ نہیں ہو سکتا حالانکہ دونوں انسان ہیں۔ یہ دنیا کے بادشاہ کا حال ہے، اب آپ اندازہ کریں کہ اللہ جو سلطان حقیقی اور مالک حقیقی ہے اس کے اور اس کے بندے کے درمیان کتنا فرق ہوگا؟ اس فرق لامتناہی کی بناء پر آقا اپنے غلام اور اپنے بندے کو جس طرح چاہے سزادے اور جن لفظوں میں چاہے تنبیہ کرے، قرآن پاک کی روشنی میں انبیاء کرام کی زندگی کا مطالعہ کریں تو آسانی سے آپ کو معلوم ہوگا کہ ابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام سے درخت کھانے کی لغزش، حضرت موسیٰ علیہ السلام سے قطی کے مارنے کی لغزش، حضرت داؤ علیہ السلام سے مقدمہ کے فیصلہ میں لغزش، حضرت یونس علیہ السلام سے بستی چھوڑنے کی لغزش صادر ہوئی، یہ الگ بات ہے کہ انبیاء کرام کو عصمت کا مقنام حاصل ہے اس لئے وہ لغزشوں پر قائم نہیں رہتے اللہ کی جانب سے ان کی اصلاح ہو جاتی ہے۔ غیر شعوری طور سے خطاؤں اور لغزشوں کا صدور انسانی خاصہ ہے، انبیاء کرام سے لغزشوں کا صدور اس بات کی دلیل ہے کہ انبیاء کرام انسان ہوا کرتے ہیں، ہاں انبیاء کرام اللہ کے فضل خاص سے اخلاق، عادات اور فہم و بصیرت میں اپنے ہم عصروں سے متاز ہوتے ہیں۔

رسولوں کے سردار فداہ ابی وای نبینا محمد ﷺ بھی انسان تھے اس لئے آپ کے ساتھ بھی بشری عوارض لا حق تھے اور آپ سے بھی بعض حالات میں بشری لغزشیں ہوئیں اور اللہ کی جانب سے آپ کو فوراً تنبیہ ہوئی۔ واقعات کی تفصیل طول کا باعث ہوگی اس لئے ہم صرف چند آیات کریمہ نقل کر کے ترجمہ کر دیتے ہیں، آپ حقیقت کا اندازہ کر سکتے ہیں کہ آپ بشر تھے یا ما فوق البشر تھے؟

۱۔ ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكٌ عَلَيْكَ زُوْجَكَ وَاتِّقِ اللَّهَ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا أَنَّ اللَّهَ مُبْدِيهِ وَتَخْشِي النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَاهُ﴾ (ازاب: ۳۷)

ترجمہ: یاد کیجئے جب کہ آپ اس شخص سے کہہ رہے تھے جس پر اللہ نے انعام کیا اور آپ نے بھی انعام کیا کہ تم اپنی بیوی کو اپنے پاس رکھوا اور اللہ سے ڈرو، اور آپ اپنے دل میں وہ بات چھپائے ہوئے تھے جسے اللہ ظاہر کرنے والا تھا۔ اور آپ لوگوں سے ڈرتے ہیں حالانکہ اللہ کو زیادہ حق پہنچتا ہے کہ آپ اس سے ڈریں۔

۲۔ ﴿إِنَّمَا أَيَّهَا النَّبِيُّ لَمْ تُحَرِّمْ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكَ تَبَغَّى مِرْضَاتٍ أَرْوَاجِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ (تحریم: ۱)

ترجمہ: اے نبی آپ اس چیز کو کیوں حرام کرتے ہیں جسے اللہ نے حلال کیا ہے (کیا) آپ اپنی بیویوں کی خوشنودی چاہتے ہیں۔ (خیر) اللہ بڑا بخشنے والا اور بڑا رحم کرنے والا ہے۔

۳۔ ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّى، أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَى، وَمَا يُدْرِيكَ لَعْلَهُ يَزَّكَى، أُو يَدْكُرُ فَتَسْفَعَهُ الذَّكَرَى، أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى، فَأَنْتَ لَهُ تَصَدِّى، وَمَا عَلَيْكَ إِلَّا يَزَّكَى، وَأَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى، وَهُوَ يَخْشَى، فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهَّى﴾

(عبس: ۱-۱۰)

ترجمہ: وہ ترش روہوا اور منہ موزلیا، اس بناء پر کہ اس کے پاس وہ اندھا آیا، تمہیں کیا پتہ شاید وہ پاک ہو جاتا، یا نصیحت سنتا اور نصیحت اسے فائدہ پہنچاتی، رہا وہ شخص جو لاپرواہی برتا ہے تو آپ اس کے پیچھے پڑے ہوئے ہیں، جبکہ وہ اگر پاکی حاصل نہ کرے تو آپ پر کوئی الزام نہیں، اور وہ شخص جو آپ کے پاس دوڑ کرتا ہے اور وہ ڈرتا بھی ہے، تو آپ اس سے بے رخی برتے ہیں۔ (یہ مناسب نہیں)

جو لوگ انبیاء کرام کو خصوصاً نبی کریم ﷺ کو بشری صفات کے ماوراء الہی صفات سے متصف ہونے کا عقیدہ رکھتے ہیں ان کے لئے مذکورہ آیات میں عبرت و موعظت کے لئے خاصاً درس موجود ہے، اگر اللہ تعالیٰ نے نبی کریم ﷺ کو تکوینی تخلیقی اور ترزیقی امور میں تصرفات کا اختیار دے رکھا ہے اور الہی امور میں شریک کر لیا ہے تو پھر سورہ اسراء اور سورہ الحاقة کی آیات میں آپ سے کسی فرضی خطاب پر جو وعدہ ستائی گئی ہے اس کا کیا معنی ہوگا؟

اس کے بعد دوسرے عنوان کے تحت تین آیتوں میں آپ کی زلات پر آپ کو تنبیہ کی گئی اگر بیوت اور رسالت، انسانیت اور بشریت سے مافوق کسی ہستی اور قوت و طاقت کا نام ہے تو پھر انبیاء کرام سے اور ہمارے نبی کریم ﷺ سے لفڑیں صادر کیسے ہوئیں اور ان پر آپ کو تنبیہ کی ضرورت کیوں پیش آئی؟

حقیقت وہ نہیں جو ماضی کے کفار و مشرکین اور آج کے متبدعین نے سمجھ رکھا ہے کہ رسالت اور بشریت کا اجتماع ناممکن ہے بلکہ حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ انسانوں کی ہدایت و رہنمائی کے لئے انسانوں ہی میں سے اپنے کسی بندے کو منتخب کرتا ہے اور جس قوم کی رہنمائی مقصود ہوتی ہے اس کا نبی اور رسول اسی قوم کا ایک باصلاحیت فرد ہوتا ہے، انہیں کی زبان بولتا ہے اور اللہ کا پیغام انہیں کی زبان میں پہنچاتا ہے تا کہ قوم کو اس کی بات کے سمجھنے میں کوئی وقت نہ ہو اور اجنبی ہونے کی وجہ سے قوم کو حشمت نہ ہو۔

### انبیاء انسانی اوصاف سے متصف ہوتے تھے: مثلاً

نسیان: نیyan انسان کا خاصہ ہے انبیاء کرام میں بھی یہ خاصہ پایا جاتا ہے۔

۱۔ آدم علیہ السلام کے بارے میں ارشاد ہے:

﴿وَلَقَدْ عَاهَنَا إِلَى آدَمَ مِن قَبْلُ فَسِيَّ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا﴾ (ظ: ۱۵)

بیشک اس سے پہلے ہم نے آدم کو ایک حکم دیا تھا لیکن وہ اسے بھول گئے اور ہم نے ان میں وہ پختگی نہیں پائی۔

۲۔ موسیٰ علیہ السلام اور ان کے رفیق کے بارے میں ارشاد ہے:

**﴿فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا﴾** (الکہف: ۶۱)

جب وہ دونوں دور یاؤں کے سکم پر پہنچ تو اپنے ساتھ کی مچھلی دونوں بھول گئے۔

۳۔ نبی کریم ﷺ کے بارے میں ارشاد ہے۔

**﴿وَإِذْكُرْ رَبَّكَ إِذَا نَسِيْتَ﴾** (الکہف: ۲۲)

جب آپ بھول جائیں تو اپنے رب کو یاد کر لیا کریں۔

نسیان لازمہ بشریت ہے انبیاء سابقین اور خود ہمارے نبی ﷺ سے بھی نسیان کا صدور ہوا ہے یہ چیز شان رسالت کے منافی نہیں ہے۔

ازواج واولا و: ازواج واولاد کا ہونا بھی انسان کا خاصہ ہے انبیاء سابقین اور خود ہمارے نبی کریم ﷺ بھی اس سے مبرأ اور مجرم نہیں تھے۔

۱۔ تمام انبیاء کے بارے میں ایک عام اصول بتایا جا رہا ہے۔

**﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَدُرْرِيَّةً﴾** (رعد: ۳۸)

بیشک آپ سے پہلے ہم نے بہت سے رسول بھیجے ہیں اور ہم نے ان کے لئے یوں اور اولاد بھی پیدا کی ہیں۔

۲۔ نبی کریم ﷺ کے بارے میں ارشاد ہے۔

**﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ﴾** (الاحزاب: ۵۰)

اسے نبی ہم نے آپ کے لئے آپ کی یوں یوں کو حلال کر دیا ہے۔

جس کی یوں اور بچے ہوں وہ ظاہر ہے انسان ہو گا۔ انسان سے اوپر نہ فرشتہ ہو سکتا نہ خدا ہو سکتا ہے۔

## دعاء اور استغفار

قرآن پاک میں بار بار اس بات کا اعادہ کیا گیا ہے کہ اللہ سے دعاء مناجات، استعاذه اور استغفار کرتے رہوا اللہ تعالیٰ دعاء اور استغفار سے خوش ہوتا ہے، غور کیا جائے تو آسانی سے یہ سمجھا جاسکتا ہے کہ دعا، استغفار اور خشوع و خضوع آدمی اسی وقت اختیار کرتا ہے جب وہ اپنے آپ کو عاجز، مجبور، کمزور، نیازمند اور بے سہارا سمجھتا ہے اپنے عجز کا احساس جسے جتنا زیادہ ہو گا اسے اپنی بندگی اور عبدیت کے اظہار میں اتنا ہی زیادہ اخلاص ہو گا۔ مقام الوہیت اور مقام عبدیت کو انبیاء کرام سے زیادہ کوئی نہیں جانتا، اسی لئے ان کی دعاؤں میں جوا اخلاص و سچائی، خود پر دگی اور عبدیت کی نمائندگی ہوتی ہے وہ کسی اور کی دعاء میں نہیں ہو سکتی، اگر آپ قرآن پاک کا مطالعہ کریں تو معلوم ہو گا کہ انبیاء کرام عبدیت کے اس مقام عالی پر کامل اتر رہے ہیں خصوصاً انبیاء کے سردار ہمارے نبی اکرم ﷺ کی عبدیت اس معیار پر سب سے کامل ہے، چنانچہ جہاں آپ کی تکریم و تعظیم کا قرآن کریم میں ذکر خیر ہے وہاں آپ کو اللہ تعالیٰ نے لفظ ”عبد“ سے یاد فرمایا ہے۔ خود پر دگی اور بندگی جتنی زیادہ ہو گی دعا اور میں اخلاص اتنا ہی زیادہ ہو گا۔ انبیاء کرام کا اور نبی کریم ﷺ کا اللہ سے دعاء اور استغفار کرنا اس بات کی ولیل ہے کہ انبیاء کرام اور خود نبی کریم ﷺ کی جناب میں قول اور فعل ا دونوں طرح اپنے عجز اور اپنی مجبوری کا اعتراف کر رہے ہیں کہ یہی شان بندگی کے لائق ہے کہاں اللہ کی قدرت کاملہ اور کہاں انبیاء کی عبدیت کاملہ؟ اس وضاحت کے بعد بھی انبیاء کرام کو بشریت کے مقام سے اٹھا کر الوہیت کے مقام پر فائز کرنے کا عقیدہ فاسد کسی عقل سلیم رکھنے والے کو راستہ آسکتا ہے؟ یہ چند باتیں بطور نمونہ ہم نے پیش کر دی ہیں ورنہ اگر قرآن کریم کا مطالعہ کیا

جائے تو صاف پتہ چلے گا کہ انبیاء کرام بشر اور انسان تھے۔ انسان کے تمام دوائی اور تقاضے ان کا لازمہ تھے۔ حزن و غم، غیظ و غضب، خوف و هراس، ہنسنا بولنا، چلنا پھرنا، سونا جا گنا، کھانا پینا، بول و براز، بیوی بیچ، رشتہ نات، موت و حیات، بھول چوک، زلات و انفعالات غرض وہ تمام عوارض جو کسی انسان کو لاحق ہوتے ہیں وہ سب آپ کے ساتھ بھی تھے، پھر اگر انسانیت میں ہم جیسے نہیں تھے تو کیا تھے؟ انسان کے تمام خواص جس کے اندر ہوں اگر وہ انسان نہیں ہو گا تو کیا ہو گا؟ آپ کی بشریت کا سب سے بڑا ثبوت قرآن پاک کی شہادت ہے، فرض کیجئے اگر کوئی کہتا ہے کہ ”قل انما انا بشر مثلکم“ سے مراد انسان تو ہو سکتے ہیں لیکن ہم جیسے نہیں، تو میں کہتا ہوں کہ قرآن پاک تو ”کتاب میں“ ہے، بیان ہونے کا تقاضہ تو یہ ہے کہ واقعی آپ ہم جیسے انسان ہوں۔ لیکن فرض کیجئے اگر آپ ہم جیسے انسان نہیں تھے تو اللہ تعالیٰ کو یہی کہلوانا چاہئے تھا کہ ”اے نبی کہہ دو میں تم جیسا انسان نہیں ہوں“ آخر صاف اعلان کرانے میں اللہ تعالیٰ کو کس کا ذر رتحا؟ کیا یہ ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ کہے کچھ اور مراد لے کچھ اور؟ میرے بھائیو! قرآن کریم کی کسی آیت کا وہی معنی بیان کیا جائے گا جو قرآن پاک کی دوسری آیات کے موافق ہو یا حدیث کے موافق ہو، یا صحابہ یا تابعین نے بتایا ہو، یا بعد کے مفسرین اور محدثین نے صحابہ و تابعین کے اقوال کی روشنی میں بتایا ہواں کے علاوہ دوسری کوئی صورت جائز نہیں ہے۔ بشریت انبیاء کی آیات کا علماء امت نے جو معنی بتایا ہے اس سے آپ انحراف کرتے ہیں پھر یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ یہ آیات متشابہات سے ہیں اگر آپ کے دعویٰ کے مطابق آیات متشابہات سے مان لیا جائے تو آپ کو کیا حق پہنچتا ہے کہ ان متشابہ آیات کے پیچھے پڑیں آپ کو خاموش رہنا چاہئے اس لئے کہ آیات متشابہات کے پیچھے وہی لوگ پڑتے ہیں جن کے دلوں میں کجھی اور ضمیر ہوتی ہے۔ آیت پڑھئے اللہ پاک کا ارشاد ہے:

**فَإِنَّمَا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَبِيعٌ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَاءُهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفُتْحَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا اللَّهُ** ﴿آل عمران: ٢٧﴾

ترجمہ! پس جن کے دلوں میں کجھی ہے وہ اس کی مشابہ آیتوں کے پیچھے لگ جاتے ہیں، فتنے کی طلب اور اس کی مراد کی جستجو میں، حالانکہ ان کی حقیقی مراد کو سوائے اللہ تعالیٰ کے کوئی نہیں جانتا۔

ایک سوال: کچھ لوگ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ "پرده" فرمائے۔ کیا آپ کیلئے وفات یا مرنے کا الفاظ استعمال کرنا ناجائز اور آپ کی شان میں گستاخی ہے؟ کتاب و سنت کی روشنی میں جواب مطلوب ہے۔

جواب: نبی کریم ﷺ انسان تھے اور ہر انسان پر طبعی موت طاری ہوتی ہے، آپ ﷺ پر بھی طبعی موت طاری ہو چکی ہے، آپ پروفات، موت اور مرنے کا اطلاق درست اور جائز ہے اس سے آپ کی شان میں کوئی گستاخی نہیں لازم آتی آپ کو یہ کہنا کہ آپ پرده فرمائے ہیں یہ عقیدہ کی زبردست گمراہی ہے۔ قرآن و حدیث سے دلیل نہیں۔  
۱۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

**إِنَّكَ مَيْتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ** ﴿زمر: ٣٠﴾

یقیناً اے نبی آپ کو بھی موت آئے گی اور یہ سب بھی مرنے والے ہیں۔  
۲۔ **وَمَا جَعَلْنَا لِلْبَشَرِ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدُ أَفَإِنْ مَتَ فَهُمُ الْخَالِدُونَ** ﴿انبیاء: ٣٣﴾

آپ سے پہلے ہم نے کسی انسان کو دائی زندگی نہیں دی، تو کیا آپ مر جائیں گے تو یہ لوگ ہمیشہ رہیں گے؟

ظاہر ہے ہمیشہ کوئی نہیں رہے گا۔ کفار نبی کریم ﷺ کی دعوت و تبلیغ کو اپنے لئے ایک مصیبت سمجھتے تھے لیکن آپ کے ذریبیان اور بر اہن قاطعہ کے سامنے ان کی

نہیں چل پاتی تھی اس لئے زیج ہو کر کہتے: آخر ایک دن اس کو مرہی جانا ہے۔  
الله تعالیٰ نے ان کے جواب میں فرمایا! وہ مر جائیں گے تو کیا تم لوگ نہیں  
مرے گے؟ موت تو ہر انسان کو آتی ہے، محمد ﷺ بھی ایک انسان ہیں اس لئے اس  
اصول سے وہ مستثنی نہیں ہیں اور تم بھی مستثنی نہیں ہو۔ موت سب کو آتی ہے اور سب کو  
مرنا ہے۔

۳۔ ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَقْتَ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أُوْ  
قْتَلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقِلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَ اللَّهُ شَيْئًا  
وَسَيَجْزِي اللَّهُ الشَّاكِرِينَ﴾ (آل عمران: ۱۲۳)

حضرت محمد ﷺ صرف رسول ہی ہیں ان سے پہلے بہت سے رسول گزر  
چکے ہیں۔ اگر یہ بھی مر جائیں یا قتل کر دیئے جائیں تو کیا تم اپنی ایڑیوں کے بل پٹ  
جاوے گے؟ سنو! جو کوئی اپنی ایڑیوں کے بل پٹ جائے گا وہ اللہ کو کچھ بھی نقصان نہیں  
پہنچا سکتا، البتہ اللہ تعالیٰ شکرگزاروں کو نیک بدله دیگا۔

غزوہ احمد میں مسلمانوں کی شکست کے اسباب میں ایک سبب یہ بھی بتایا  
جاتا ہے کہ کافروں نے یہ ہوا اڑاوی کہ محمد ﷺ کو قتل کر دیئے گئے۔ یہ خبر سن کر بعض  
مسلمان دل برداشتہ ہو گئے، ان کے حوصلے پست ہو گئے اور جنگ سے کنارہ کش ہو  
گئے۔ اس مناسبت سے یہ آیت کریمہ نازل ہوئی اور مسلمانوں کو تنبیہ کی گئی کہ کفار کے  
ہاتھوں محمد ﷺ کا قتل ہو جانا یا آپ پر موت کا طاری ہو جانا کوئی نئی بات تو ہے  
نہیں آپ سے پہلے بہت سارے انبیاء دنیا میں تشریف لائے اب ان میں سے ایک  
بھی نہیں ہیں، کوئی قتل کیا گیا، کوئی طبعی موت سے مرا، بالفرض اگر آپ بھی قتل یا موت  
سے دوچار ہو جائیں تو کیا تم ایمان لانے کے بعد ایمان سے پھر جاؤ گے؟ فرض کرو تم  
ایمان سے پھر ہی گئے تو کس کا بگڑا۔ تمہارا یا اللہ کا؟ ظاہر ہے اللہ کا کچھ نہیں بگڑے گا۔

بگڑے گا تمہارا۔

صرف تین آیتیں آپ کو سنائی گئیں ہیں، تینوں آیتوں میں صاف صاف نبی کریم ﷺ کی طرف موت کی نسبت کی گئی ہے، قرآن پاک سے بڑھ کر کوئی دلیل نہیں ہو سکتی، اس سے معلوم ہوا کہ آپ پر لفظ موت کا اطلاق درست اور جائز ہے۔ حدیث سے بھی دلیل سن لجئے اور حدیث میں سب سے صحیح حدیث، صحیح بخاری کی تسلیم کی گئی ہے اس لئے صحیح بخاری کی حدیث سماعت فرمائیں:

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے کتاب المغازی کے اخیر میں ایک باب قائم کیا ہے جس کا عنوان ہے:

”باب مرض النبی ﷺ وفاتہ وقول اللہ تعالیٰ ”انك ميت و انهم ميتون“

باب کے اثبات میں متعدد حدیثیں پیش کی گئی ہیں، آگے چل کر امام الحمد شیخ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی وہ حدیث ذکر کرتے ہیں جس میں حضرت عائشہ اپنے والد محترم حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کا خطبہ نقل کرتی ہیں۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ کی وفات پر وہاں موجود نبیں تھے جب آئے تو قادر ہٹا کر آپ کو بوسہ دیا اور فرمایا! ”بابی انت و امی و اللہ لا يجمع اللہ علیک موتین اما الموتة“ التي كُتِبَتْ عَلَيْكَ فَقَدْ مُتَّهَا“ میرے ماں باپ آپ پر قربان۔ اللہ کی قسم اللہ تعالیٰ آپ پر دو موت جمع نہیں کرے گا جو موت آپ پر کھلی تھی وہ موت آپ مر چکے ہیں۔

پھر فرماتے ہیں: ”مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يَعْبُدُ مُحَمَّداً فَإِنَّ مُحَمَّداً أَنَّهُ مَاتَ وَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ يَعْبُدُ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ حَيٌّ لَا يَمُوتُ“ (صحیح بخاری، مغازی) جو کوئی محمد کی عبادت کرتا تھا تو وہ سن لے کہ محمد ﷺ مر چکے ہیں اور جو کوئی

اللہ کی عبادت کرتا تھا تو سن لے! بلاشبہ اللہ زندہ ہے اس کو موت نہیں آئے گی۔  
 حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ کے جتنے قریبی تھے اور آپ کو جتنا  
 جانتے اور سمجھتے تھے اتنا حضرت عمر رضی اللہ عنہ بھی نہیں سمجھتے تھے آج کے بعد تی کیا سمجھ  
 پائیں گے؟ مگر دیکھئے بار بار آپ کی طرف موت کی نسبت کر رہے ہیں نہ کوئی بے ادبی  
 ہو رہی ہے نہ کوئی گستاخی، بھر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ اپنی بات کی تائید اور دلیل  
 میں سورہ آل عمران کی وہی آیت کریمہ پیش کر رہے ہیں جو ابھی آپ کو سنائی جا چکی ہے۔  
 میرے بھائیو! آپ سب لوگ جانتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ یمار پڑے، یماری کے  
 ایام میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے امامت کرائی، سوموار کے دن چاشت کے  
 وقت آپ کی وفات ہوئی، جس طرح عام مردوں کو کفن دفن کرتے ہیں اسی طرح آپ  
 کو نہلا یا گیا، کفن دی گئی، قبر کھودی گئی، نماز جنازہ پڑھی گئی اور مٹی کے اندر قبر میں آپ کو  
 دفن کیا گیا۔ کیسے مان لیا جائے کہ آپ پرموت نہیں آئی کیا صحابہ کرام نے آپ کو زندہ  
 دفن کر دیا۔ نعوذ باللہ ممن ذلک۔

رہ گیا یہ مسئلہ کہ آپ پرده فرمائے گئے، تو اب تک قرآن و حدیث میں ہمیں کوئی ایسا  
 لفظ نہیں مل سکا جس سے یہ سمجھا جاسکے کہ نبی کریم ﷺ نے پرده فرمالیا، یا حجاب اختیار  
 کر لیا اور یہ کیسے ہو سکتا ہے؟ آپ پر اللہ کی جانب سے دعوت و تلخی کی ذمہ داری ڈالی  
 گئی تھی اگر آپ حجاب فرمالیں تو یہ ذمہ داری ادا کیسے ہوگی؟ آپ کے بیوی بچے  
 تھے، آپ مرد تھے اس لئے پرده اور حجاب اختیار کرنا آپ کی شان کے خلاف بات  
 ہوگی۔ پرده تو عورتیں اختیار کرتی ہیں یا پھر مجرمین چھپے چھپے پھرتے ہیں اور الحمد للہ نبی  
 کریم ﷺ ان میں سے کچھ بھی نہ تھے۔ اس لئے یہ کہنا کہ آپ پرده فرمائے گئے ایک  
 انتہائی لغو اور بے معنی لفظ ہے جو آپ کی شان اقدس کے خلاف ہے۔  
 بلکہ اگر یہ کہا جائے کہ ”پرده فرمانے“ کی اصطلاح وضع کرنے سے عقیدہ

الوہیت کی بآتی ہے، تو جا ہے اس لئے کہ معبد اور الہ وہی ہو سکتا ہے جو "حی لا یموت" ہو یعنی ہمیشہ سے ہوا اور ہمیشہ رہے۔ اس پر بھی موت طاری نہ ہو۔ مبتدعین نے چونکہ نبی کریم ﷺ کو الوہیت کا درجہ دیدیا ہے اس لئے ایسا عقیدہ ماننا لازم ہوا جو آپ سے موت کی نفی پر مشتمل ہو۔ الوہیت کا عقیدہ ذیل کے اشعار سے بھی سمجھا جاسکتا ہے۔

وہی جو مستوی عرش تھا خدا ہو کر  
اتر پڑا ہے مدینہ میں مصطفیٰ ہو کر  
الله کے پلے میں وحدت کے سوا کیا ہے  
جو کچھ ہمیں لینا ہے لے لیں گے محمد سے

دونوں اشعار بتارہے ہیں کہ نبی کریم ﷺ کو الوہیت کا درجہ دیدیا گیا ہے۔ اس لئے مجبور آپ سے موت کی نفی کا عقیدہ وضع کیا گیا اور اس کے لئے "پرده فرمانے" کی اصطلاح گھٹری گئی حالانکہ کتاب و سنت میں اس اصطلاح کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

کچھ لوگ مرنے والے کے لئے موت اور وفات کا لفظ نہ استعمال کر کے "وصال" اور انتقال کا لفظ استعمال کرتے ہیں۔ یہ دونوں الفاظ حلول اور اتحاد کی خبر دیتے ہیں جو صوفیہ کا عقیدہ ہے اس لئے کوئی مشتبہ لفظ نہیں استعمال کرنا چاہئے۔ قرآن و حدیث میں موت اور وفات کا لفظ استعمال کیا گیا ہے اس لئے سیدھے سیدھے وہی لفظ استعمال کرنا چاہئے، اس سے کوئی گستاخی اور بے ادبی نہیں لازم آتی۔ اللہ سے دعا ہے کہ ہمیں اور آپ کو حق کی رہنمائی فرمائے۔ آمین



# وسیلہ کیا ہے

نکات:

- (۱) استدلالی تک بندیاں۔
- (۲) عبادات میں سختی۔
- (۳) حلت و حرمت میں سختی۔
- (۴) وسیلہ کا مفہوم۔
- (۵) جائز و سیلہ! اسماء حسنی۔
- (۶) اعمالہ صالحہ۔
- (۷) زندہ بزرگوں کی دعا۔
- (۸) تھوڑی توجہ اور دیس۔
- (۹) نبی ﷺ کو بھی نفع و نقصان کا اختیار نہیں۔
- (۱۰) مردے نہیں سنتے۔
- (۱۱) قائمین سماع کے دلائل اور ان کا جائزہ۔
- (۱۲) تعارض کا جواب۔
- (۱۳) خلاصہ بحث۔
- (۱۴) حیات برزخ۔

کتاب و سنت کی تعلیمات اور ان پر عمل ایک سچے مومن کی روحانی غذائے ہے، وہ اپنے ہر قول و عمل کیلئے کتاب و سنت سے دلیل تلاش کرتا ہے اور جب آدمی کتاب

و سنت کی شاہراہ سے ہٹ جاتا ہے تو اس کو اللہ اور اس کے رسول کی باتیں بوجھ معلوم ہوتی ہیں۔ آپ حدیث سنائیں گے تو اسکونیند اور جمائی آئے گی، قرآن و حدیث چھوڑ کر کسی پیر، فقیر اور قبر والے کی جھوٹی کرامتیں اور جھوٹے قصے شروع کر دیجئے تو مگن ہو جائے گا اور سر ہلائے گا۔ عوام کو یہ توقف بنانے اور باطل عقائد کی اشاعت کے لئے بیجا تک بندیوں کا بازار گرم ہے۔ دلیل میں کتاب و سنت کی جگہ تک بندیوں سے کام نکال لیا جاتا ہے اس لئے اصل موضوع پر آنے سے پہلے ہم چاہتے ہیں کہ تک بندیوں کا کچھ نمونہ پیش کر دیا جائے۔

### استدلالی تک بندیاں:

الله عز و جل کا ارشاد ہے:

(۱) ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ﴾ (بقرہ / ۴۵)

صبر اور نماز کے ذریعہ مدد حاصل کرو۔

نماز اور صبر عمل صالح ہے اور عمل صالح کو وسیلہ بنانا کر اللہ سے مدد مانگنا جائز ہے۔ لیکن جو لوگ مردوں سے استغاثہ اور مدد مانگنا جائز کہتے ہیں وہ اس طرح استدلال کرتے ہیں۔

نماز کے ذریعہ مدد حاصل کرنا جائز ہے اور نماز ”غیر اللہ“ ہے لہذا ”غیر اللہ“ سے مدد مانگنا جائز ہے۔ دلیل ہو گئی اب آپ کشا شاہ، چوہا شاہ، مغلانی بابا، غیبو بابا سے مدد مانگ سکتے ہیں۔

(۲) چھست پر جانے کیلئے سیر ہمی کی ضرورت ہے، لہذا اللہ تک رسائی کیلئے کسی سیر ہمی اور وسیلہ کی ضرورت ہے، وہ وسیلہ کیا ہونا چاہئے اس سے بحث نہیں، زندہ،

مردہ، گھوڑا، گدھا سب ہو سکتے ہیں۔

(۳) کہا جاتا ہے؟ ”یا رسول اللہ“ کہنا جائز ہے کیوں جائز ہے؟ دلیل کلمہ توحید کا ترجمہ ہے۔ ترجمہ میں کہا جاتا ہے ”محمد ﷺ کے رسول ہیں“ جب ”ہیں“ تو ثابت ہو گیا ”زندہ ہیں“ اور ”ہر جگہ ہیں“ لہذا ”یا رسول اللہ“ کہنا جائز ہو گیا۔

(۴) کسی کو برص کی بیماری ہے تو ”ایام بیض“ یعنی چاند کی ۱۵/۱۲/۱۳ تاریخ کو روزہ رکھے سفید داغ ختم ہو جائیں گے اس لئے کہ داغ بھی سفید اور ایام بیض بھی سفید۔ سفید۔ سفید کا تک بیٹھ گیا ہے اور دلیل ہو گئی۔

(۵) کسی کی بینائی کمزور ہے تو آیت کریمہ ”فکش فنا عنک غطاء ک فصر ک الیوم حديث“ کا درکرے کیوں؟ اس لئے کہ آنکھ کا پردہ ہٹانا ہے اور آیت میں آنکھ کے پردہ ہٹانے کی بات کہی گئی ہے دونوں کا تک بیٹھ گیا دلیل ہو گئی۔ اس سے کوئی بحث نہیں کہ یہ آیت کس پس منظر میں کہی گئی ہے۔

(۶) دعویٰ ہے! انبیاء کرام بشر نہیں تھے۔ دلیل کیا؟ دلیل یہ ہے کہ ان کی قوم نے اپنے انبیاء کو ”بشر“ کہا اور کافر ہو گئے۔ یعنی قوم اس لئے کافر قرار پائی کہ انہوں نے نبی کو بشر کہہ دیا۔ قوم نے انبیاء کی تکنیب کی، مذاق اڑایا، ان سے قتال کیا، ان کو قتل کیا، اللہ کا انکار کیا، کفر اور شرک کیا لیکن کافر نہیں ہوئے۔ بشر کہہ دیا اور کافر ہو گئے۔ یہ ہے دلیل۔

(۷) قبروں پر سجدہ کرنے کی ایک اور مزخرف دلیل ساعت فرمائیں۔ اللہ تعالیٰ فرشتوں کو حکم دیا کہ آدم علیہ السلام کا سجدہ کریں۔ انہوں نے اللہ کے حکم کی تقلیل کی، آدم کا سجدہ کیا اور اطاعت گزار قرار پائے۔ لیکن ابلیس نے آدم کا سجدہ نہیں کیا۔ اس نے کہا! اے اللہ میں صرف تیر سجدہ کروں گا۔ غیر اللہ کا سجدہ نہیں

کروں گا۔ دیکھئے! ابلیس نے غیر اللہ کے سجدے کا انکار کیا تو راندہ درگاہ اور گراہ قرار پایا۔

اولیاء کی قبریں بھی غیر اللہ ہیں ان کے سجدے کا جوانکار کرے گا وہ بھی گراہ اور راندہ درگاہ ہو گا۔

سنا آپ نے کتنی آسانی سے شرک کا دروازہ کھول دیا گیا۔ نعوذ باللہ ممن ذلک۔

میرے بھائیو! یہ استدلالی تک بندیوں کی چند مثالیں ہیں، ان کو کتاب و سنت سے دلیل نہیں چاہئے، تک بیٹھ گیا دلیل ہو گئی۔ کتاب و سنت کا موقف کیا ہے اس سے انھیں کوئی مطلب نہیں۔

لیکن میرے بھائیو! اسلام اس طرح کی تک بندیوں اور جوڑ توڑ کا نام نہیں ہے، اسلام کی عمارت پختہ اصولوں اور ٹھوس بنیادوں پر قائم ہے۔ خصوصیت سے وہ امور جن کا عبادات سے یا حلت و حرمت سے تعلق ہے ان میں اسلام کی تعلیمات نہایت سخت ہیں جب عبادات میں قیاس نہیں چل سکتا تو ان تک بندیوں کی کیا حیثیت ہو گی؟

لیجئے ہم مثال سے یہ سمجھانے کی کوشش کرتے ہیں کہ اسلام نے عبادات اور حلت و حرمت کے مسئلے میں کتنا سخت موقف اختیار کیا ہے؟

### عبادات میں سختی:

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ میں نے نبی کریم ﷺ کے متعدد صحابہ کرام سے سنا: ان میں سب سے بہتر میرے زدیک عمر بن خطاب ہیں

(رضی اللہ عنہ) کہا "ان رسول اللہ ﷺ نہیں عن الصلوٰۃ بعد الفجر حتی تطلع الشم۱س و عن الصلاۃ بعد العصر حتی تغرب الشم۱س" (جامع ترمذی ۱۸۳۱) یعنی رسول اللہ ﷺ نے فجر کے بعد نماز پڑھنے سے منع فرمایا یہاں تک کہ سورج نکل جائے اور عصر کے بعد بھی منع فرمایا یہاں تک کہ سورج ڈوب جائے۔

امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ نے سترہ صحابہ کرام کا حوالہ دے کر اشارہ فرمایا ہے کہ اس مضمون کی روایات فلاں فلاں صحابی رسول سے بھی آتی ہیں۔ اور ان روایتوں میں بخاری اور مسلم کی متفق علیہ روایتیں بھی ہیں۔ اس سے آپ روایت کی اہمیت کا اندازہ کر سکتے ہیں۔

یہ روایت پیش کر کے ہم یہ بتانا چاہتے ہیں کہ نماز جیسی عبادت میں وقت کی یہ پابندی کیوں عائد کی گئی؟ وجہ صرف اشتباہ سے چلتا ہے۔ دوسری روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ ان اوقات میں سورج کی پوجا کرنے والے اسکی پوجا کرتے ہیں اور شیطان کمجنگ ان اوقات میں سورج کے سامنے آ کر کھڑا ہو جاتا ہے کہ اسی بہانے میری بھی پوجا ہو جائیگی۔

ہم اور آپ خوب جانتے ہیں کہ ان اوقات میں اگر کوئی مسلمان نماز پڑھے گا تو اللہ کیلئے پڑھے گا نہ کہ سورج یا شیطان کے لئے۔ لیکن معمولی اشتباہ کی وجہ سے ان اوقات میں نماز پڑھنے والی سے منع کر دیا گیا ہے۔ آپ اس مختصر تشریح سے اندازہ کر سکتے ہیں کہ عبادات کے معاملہ میں اسلام کا موقف کتنا سخت ہے۔ اس لئے عبادت کے نام پر کوئی ایسا کام نہیں کیا جائے گا، جس کا قرآن و حدیث سے صریح شہادت نہ ہو۔ مردوں سے استغاثہ میں اہل قبور جتنا کام کرتے ہیں سب کا تعلق عبادت سے ہے

اور ان کا کوئی ثبوت کتاب و سنت سے نہیں ہے۔

### حلت و حرمت میں سختی:

کسی چیز کو حلال یا حرام قرار دینا صرف اللہ کے اختیار میں ہے، یہ اختیار اللہ تعالیٰ نے کسی کو نہیں دیا ہے، یہاں تک کہ اپنے آخری نبی فداہ ابی وامی ﷺ کو بھی یہ اختیار نہیں دیا ہے۔ مثال ساعت فرمائیں۔ صحیح روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم ﷺ عصر کے بعد اپنی تمام ازواج مطہرات کے پاس تھوڑی دیر کیلئے خیریت معلوم کرنے جایا کرتے تھے اور یہ آپ کا روز کا معمول تھا۔ اتفاق سے حضرت زینب رضی اللہ عنہا کے پاس کہیں سے شہد آگیا تھا۔ آپ جب ان کے پاس پہنچتے تو وہ شہد کا شربت تیار کرتیں اور آپ کو بلا تیں۔ اس لئے شربت تیار کرنے اور پینے میں ان کے پاس کچھ دیر ہو جایا کرتی، دوسری ازواج مطہرات کو معمول سے زیادہ حضرت زینب کے پاس آپ کا شہر ناگوار گذر رہے۔ آپ کو روکنے کیلئے بعض ازواج مطہرات نے آپ سے میں مشورہ کیا اور آپ سے کہا: آپ کے منہ سے مغافر (ایک گوند ہے جس میں بساندہ ہوتی ہے) کی بوآتی ہے۔ آپ نہایت نفاست پسند واقع ہوئے تھے، مہک کا نام سن کر آپ نے فرمایا: زینب کے یہاں شہد کا شربت پیا کرتا تھا اب نہیں پیوں گا۔

(صحیح بخاری، تفسیر سورہ تحریم، ۳۹۱۲)

\* شہد ایک پاکیزہ اور حلال چیز ہے اس کو آپ نے اپنے اوپر حرام کر لیا، اللہ تعالیٰ نے آیت کریمہ نازل فرمائی: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لَمْ تُحَرِّمْ مَا أَحْلَلَ اللَّهُ لَكَ﴾ اے نبی آپ کیوں اس چیز کو حرام کر رہے ہیں جس کو اللہ نے آپ کیلئے حلال کیا ہے۔ معلوم ہوا کہ حلت و حرمت کا اختیار اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں ہے یہاں

تک کہ نبی کریم ﷺ کو بھی اختیار نہیں ہے۔ تو پھر ان تک بندیوں سے قبروں کا سجدہ اور مردوں کا وسیلہ کیسے جائز ہو جائے گا؟  
اب آئیے ہم آپ کو سمجھانے کی کوشش کرتے ہیں کہ ”وسیلہ“ کا مطلب کیا ہے اور کس کا وسیلہ جائز اور کس کا ناجائز ہے؟

### وسیلہ کا مفہوم:

قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ﴾ (مائده ۳۵)

اے ایمان والواللہ سے ڈرتے رہو اور اس کا قرب تلاش کرو۔

دوسرا جگہ ارشاد ہے:

﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَذْعُونَ يَتَّغَوَّنَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَئُهُمْ

أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ﴾ (اسراء ۵۷)

جنہیں یہ لوگ پکارتے ہیں وہ خود اپنے رب کے قرب کی تلاش میں رہتے ہیں کہ ان میں کون اللہ کا زیادہ قربی ہے اور وہ خود اللہ کی رحمت کی امید رکھتے ہیں اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں۔

دوایت کریمہ آپ کو سنائی گئی ہے ایک سورہ مائدہ کی ہے اور دوسرا سورہ اسراء کی ہے۔

وسیلہ کا مفہوم کیا ہے؟ وسیلہ کب جائز ہے اور کب ناجائز ہے؟ یہ ایسی بخشش ہیں جن پر بہت کچھ کہا جا چکا ہے اور بہت کچھ لکھا جا چکا ہے۔ پھر بھی یہ بحث ختم ہو زیکا نام نہیں لیتی، ناجیز سے بھی اس موضوع پر اظہار خیال کے لئے کہا جا رہا ہے۔ اس لئے

میں نے مناسب جانا کہ اپنی علمی کم مائیگی کے باوجود عوام کی خواہشات کا احترام کرتے ہوئے کچھ اظہار خیال کی کوشش کروں و باللہ التوفیق۔

پہلے ہم وسیلہ کا مفہوم بیان کرتے ہیں۔ وسیلہ کے جواز اور عدم جواز کی بحث اور اس کے دلائل بعد میں بیان کئے جائیں گے۔

دونوں آجیوں میں ”وسیلہ“ کا لفظ آیا ہے اور دونوں جگہ ایک ہی معنی مراد ہے یعنی اللہ کا تقرب حاصل کرنا دوسری آیت میں اس بات کی بھی وضاحت کردی گئی ہے کہ یہ مشرکین اللہ کو چھوڑ کر جن لوگوں کو پکارتے ہیں اور ان سے دعا میں کرتے ہیں وہ خود اللہ کا قرب تلاش کرتے ہیں، اللہ کی رحمت کی امید رکھتے ہیں اللہ سے ڈرتے ہیں، چاہے وہ ان کی قوم کے انبیاء و رسول ہوں یا اولیاء اور صلحاء ہوں یا جنات و شیاطین ہوں سب اللہ کے سامنے مجبور ہیں وہ نہ کسی کی دعا قبول کر سکتے ہیں نہ کسی کی تکلیف دور کر سکتے ہیں نہ کسی کو فائدہ پہنچا سکتے ہیں وہ تو خود اللہ کا تقرب حاصل کرنے میں ایک دوسرے سے آگے بڑھ جانا چاہتے ہیں۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ اللہ کا تقرب حاصل کرنا مسلمانوں کا ایک اجماعی مسئلہ ہے، اس میں کسی مسلمان کو اختلاف نہیں ہو سکتا اگر اس میں کسی نے ذرہ برابر اختلاف کیا تو وہ اسلام سے خارج ہو جائیگا۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ کا تقرب کس طرح حاصل کیا جائے؟ اس کا کیا طریقہ اور کیا ذریعہ ہے؟ پہلے ہم کتاب و سنت کی روشنی میں ان مسائل کی وضاحت کر رہے ہیں جن سے اللہ کا قرب حاصل کیا جاسکتا ہے قرآن و حدیث میں تنقیح کے بعد علماء کرام نے لکھا ہے کہ اللہ کا تقرب (وسیلہ) تمیں چیزوں سے حاصل کیا جاسکتا ہے۔

## پہلا وسیلہ: اسماء حسنی

قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے حکم دیا ہے کہ اللہ کے اسماء حسنی کے ذریعہ اللہ سے دعا کرو۔ اسماء حسنی سے مراد اللہ کی وہ صفات ہیں جو قرآن و حدیث میں وارد ہیں اور اللہ کی عظمت و جلالت اور شان کبیریٰ پر دلالت کرتی ہیں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

**﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا﴾ (اعراف / ۱۸۰)**

اور اللہ ہی کے لئے اسماء حسنی ہیں لہذا تم انھیں کے ذریعے اللہ کو پکارو۔ صحیح بخاری کی روایت ہے، حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ راوی ہیں، نبی کریم ﷺ فرماتے ہیں:

قَالَ: لَهُ تِسْعَةٌ وَتِسْعَونَ اسْمًا. مِائَةً إِلَّا وَاحِدَةً. لَا يَحْفَظُهَا أَحَدٌ إِلَّا دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَهُوَ وِتْرٌ يُحِبُّ الْوِتْرَ“

(صحیح بخاری، دعوات / ۶۴۱۰)

آپ نے فرمایا: اللہ کے ننانوے (ایک کم سو) نام ہیں، ان کو جو شخص یاد کر لے گا وہ جنت میں جائیگا۔ اللہ تعالیٰ طاق ہے اور طاق کو پسند کرتا ہے۔ اس سے زیادہ واضح الفاظ دعا کرب میں ہیں۔

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ سَمِيعٌ بِهِ نَفْسِكَ أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ أَوْ عَلَمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ أَوْ إِسْتَأْثَرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عَنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبِيعَ قَلْبِيْ وَنُورَ صَدْرِيْ وَحَلَةً حُزْنِيْ وَذَهَابَ هَمِّيْ وَغَمِّيْ۔

(شرح العقيدة الطحاوية، متدرب حاکم)

اے اللہ! میں سوال کرتا ہوں تیرے ہر اس نام کے ذریعے جس سے تو نے اپنے آپ کو موسم کیا ہے یا اس کو اپنی کتاب میں نازل فرمایا ہے یا اس کو اپنی مخلوق

میں سے کسی کو سکھایا ہے یا اپنے علم غیب میں اس کو محفوظ رکھا ہے کہ تو قرآن کریم کو میرے دل کی بھار اور سینے کا نور بنادے اور میرے حزن و غم کی دوری کا ذریعہ بنادے۔ خود نبی کریم ﷺ کثرت سے یہ دعا کیا کرتے تھے۔ "یَا سَاحِلُّ يَا قَبْیُوم  
بِرَحْمَتِکَ أَسْتَغِیْث" (جامع ترمذی)

اے جی، قوم (الله) میں تیری رحمت کے ویلے سے تجوہ سے فریاد کرتا ہوں۔

آیت کریمہ اور حدیث پیش کر کے ہم یہ بتانا چاہتے ہیں کہ اللہ کے وسیلہ کی ایک شکل اللہ کے اسماء حسنی اور اس کی صفات عالیہ کا واسطہ ہے۔ قرآن کریم میں صراحةً اس کا حکم دیا گیا ہے کہ اللہ سے دعا کرنی ہو یا کچھ مانگنا ہو تو اللہ کے اسماء حسنی کے واسطے سے مانگوا اور دعا کرو۔

حدیث کے اندر بھی سوال کیلئے، استغاثہ اور فریاد کیلئے اللہ کے اسماء حسنی ہی کا واسطہ اور وسیلہ اختیار کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ قرآن و حدیث دونوں ہی سے یہ معلوم ہوا کہ اللہ عز و جل سے کوئی دعا کرنی ہو، کچھ مانگنا ہو، کوئی فریاد اور استغاثہ ہو تو پہلے اللہ کے اسماء حسنی اور صفات جلیلہ کا ذکر کریں، اس کی عظمت و کبریائی کا اعتراف کریں، اسکی رحمت و شفقت کا واسطہ دیں، اس سے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہو گا اسکی رضا حاصل ہو گی اور جب اللہ کی رضا حاصل ہو گی تو ہماری دعا اللہ کی جناب میں قبول ہو گی۔

معلوم ہوا کہ اللہ کی رضا اور اس کے تقرب کا سب سے پہلا وسیلہ اللہ کی حمد و شنا اور اس کے اسماء حسنی ہیں۔

### دوسرा وسیلہ اعمال صالح:

اللہ کا وسیلہ یعنی تقرب حاصل کرنے کا دوسرا طریقہ یہ ہے کہ دعا کرتے

وقت آپ اللہ کے حضور اپنے اعمال صالحہ کا واسطہ پیش کریں مثلاً آپ سے کوئی غلطی ہوئی ہے اس کی معافی چاہتے ہیں، آپ کسی پریشانی میں جتنا ہیں اس سے نجات چاہتے ہیں تو اللہ سے دعا کر جائے، دعا کے بہت سارے آداب ہیں ان کو اختیار کرنے سے اللہ تعالیٰ خوش ہوتا ہے انھیں آداب میں ایک ادب یہ بھی ہے کہ اگر آپ نے کبھی اخلاص اور سچائی کے ساتھ کوئی نیکی کی ہے جس کے حق اور حق ہونے پر آپ کو یقین کامل ہے کہ یہ نیکی میں نے محض اللہ کی خاطر کی ہے تو اس کا واسطہ اور وسیلہ اختیار کر کے اللہ سے دعا کریں اور امید رکھیں کہ اللہ تعالیٰ آپ کی دعا قبول فرمائیں گے اور آپ کی پریشانی دور ہو گی آپ کی ضرورت پوری ہو گی۔ ایک حدیث سماعت فرمائیں یہ حدیث امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی صحیح میں متعدد جگہوں پر نقل فرمایا ہے ہم کتاب الاجارة۔ ”باب من استا جرا جیرا“، سے آپ کو سنار ہے ہیں۔

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا: آپ فرمادی کہ تم سے پہلے زمانے کا واقعہ ہے کہ تین آدمی سفر میں نکلے، رات گذار نے کیلئے پہاڑ کے ایک غار میں داخل ہو گئے اور اللہ کا کرنا ایسا ہوا کہ اوپر سے ایک چٹان گری اور غار کا منہ بند ہو گیا۔ (یہ لوگ غار میں پھنس گئے) ان لوگوں نے آپس میں مشورہ کر کے طے کیا کہ اس چٹان سے نجات پانے کی صرف ایک صورت ہے وہ یہ کہ سب لوگ اپنے اپنے اعمال صالحہ کو وسیلہ بنانا کہ اللہ سے دعا کریں (تاکہ نجات حاصل ہو)

ان میں سے ایک آدمی نے یوں دعا شروع کی کہ اے اللہ: میرے بوڑھے والدین تھے اور میرا یہ معمول تھا کہ شام کو والدین سے پہلے میں اپنے بال بچوں اور لوٹنڈی غلام کسی کو دودھ نہیں پلاتا تھا۔ اتفاق سے ایک دن ایسا ہوا کہ کسی چیز کی تلاش

میں میں گھر سے بہت دور چلا گیا شام کو جب واپس آیا تو دونوں سوچے تھے۔ خیر میں نے دودھ دوہا۔ دیکھا تو وہ ابھی سور ہے ہیں اور میں نے ان سے پہلے بچوں کو یا لوٹھی اور غلام کسی کو دودھ پلانا پسند نہیں کیا۔ میں ہاتھ میں دودھ کا پیالہ لیکر ان کے بیدار ہونے کا انتظار کرتا رہا یہاں تک کہ صبح ہو گئی تب دونوں بیدار ہوئے اور دودھ پیا۔ اے اللہ: اگر خالص تیری رضا کی طلب میں میں نے ایسا کیا ہے تو اس چٹان کی وجہ سے جس مصیبت میں ہم پھنسنے ہیں اس سے نجات دیدے۔ اتنے میں وہ چٹان تھوڑی سی کھک گئی لیکن اتنی نہیں کہ وہ نکل سکیں۔

نبی کریم ﷺ نے فرمایا: کہ دوسرے شخص نے کہا: اے اللہ میرے چچا کی ایک لڑکی تھی اور مجھکو اس سے بیحد محبت تھی میں نے اس سے برائی کرنی چاہی لیکن اس نے مجھ کو روک دیا۔ ایک سال ایسا ہوا کہ قحط پڑ گیا تو وہ (قرض مانگنے) میرے پاس آئی، میں نے اس کو اس شرط پر ایک سو بیس دینار دیئے کہ وہ مجھکو اپنے اوپر آزاد چھوڑ دے وہ راضی ہو گئی۔ یہاں تک کہ جب میں قابو پا گیا تو اس نے (بطور نصیحت) کہا: ناحق میری نہر توڑنا تمہارے لئے حلال نہیں ہے (یہ سنکر) زنا کو میں نے گناہ جانا اور اس سے دور ہو گیا حالانکہ وہ مجھے سارے لوگوں سے محبوب تھی، اور جو دینار میں نے اس کو دیئے تھے اس کو بھی دیدیا۔ اے اللہ: اگر یہ کام میں نے تیری رضا کی طلب میں کیا ہے تو جس مصیبت میں ہم گرفتار ہیں اسے دور فرمادے۔ اتنے میں چٹان تھوڑی سی کھک گئی مگر وہ لوگ باہر نہیں نکل سکتے تھے۔

نبی کریم ﷺ نے فرمایا: کہ تیسرے آدمی نے کہا: اے اللہ میں نے ایک کام پر چند مزدور رکھے تھے، سب کی مزدوری تو میں نے دیدی لیکن ایک مزدور اپنی مزدوری چھوڑ کر چلا گیا، میں نے اس کی مزدوری کو کام میں لگایا یہاں تک کہ اس کا مال

بہت بڑھ گیا، ایک زمانے کے بعد وہ آیا اور کہا: اللہ کے بندے میری مزدوری میرے حوالے کرو، میں نے کہا: یہ اونٹ، گائے، بکری اور غلام جو تم دیکھ رہے ہو سب تمہاری مزدوری کا ہے (لے جاؤ) اس نے کہا: اللہ کے بندے مجھ سے مذاق نہ کرو، میں نے کہا: میں تم سے مذاق نہیں کر رہا ہوں، خیر وہ ہاںک کر سب لے گیا کچھ نہیں چھوڑا۔ اے اللہ اگر یہ کام میں نے تیری خوشی کی طلب میں کیا ہے تو جس مصیبت میں ہم لوگ ہیں اس کو دور فرمادے فوراً چنان کھسک گئی اور سب نکل کر چلے گئے۔

حدیث میں بہت سارے فوائد ہیں۔ والدین کی خدمت، بیٹی بیٹا پر والدین کی ترجیح، زنا اور معصیت سے بچنا، عورت کی نیکی اور فیضت آموز باشیں، اس کی خیست الہی، ایمان داری اور امانت، حقدار کے حق کی حفاظت وغیرہ۔

ہم بتاتا یہ چاہ رہے تھے کہ اعمال صالحہ اللہ کے تقریب اور اسکی رضا کا وسیلہ ہوتے ہیں آپ نے سنا کہ چنان گرنے کی وجہ سے تینوں آدمی غار میں اس طرح بند ہو گئے تھے کہ بظاہر اس سے نکلنامیں تھا، لیکن ہر مصیبت کوٹانے والہ اللہ ہے۔ نہ کہ کوئی پیر اور فقیر۔ تینوں نے آپس میں طے کیا کہ اس مصیبت سے صرف اللہ ہی نجات دے سکتا ہے اس لئے اللہ کو خوش اور راضی کرنے کیلئے پہلے اپنی پچھلی زندگی کے اور اق اللہ، دیکھو زندگی میں کبھی کوئی ایسی نیکی نظر آتی ہے جہاں اخلاص کے سوا کچھ اور نہ ہو اگر زندگی میں ایسا کوئی واقعہ اور عمل صالح مل جائے تو اسی کو اللہ تک پہنچنے اور اسکی رضا کے حصول کے لئے وسیلہ اور واسطہ بنا کر دعا کرو اللہ ہماری مصیبت دور فرمادے گا اور ہم غار سے نکل سکیں گے۔ اس کے علاوہ دوسرا کوئی چارہ نہیں ہے۔ چنانچہ تینوں نے اپنے ماضی کا جائزہ لیا اور ہر ایک کو ایسا عمل صالح مل گیا جس میں اخلاص تھا، چنانچہ اس کو اللہ کی رضا کا وسیلہ بنایا جا سکتا تھا۔ اپنی اپنی دعا کوں میں تینوں نے انھیں اعمال صالح کا واسطہ دے

کر اللہ سے دعا کی اور اللہ نے ان کی دعا قبول فرمائی اور وہ غار سے باہر آگئے۔ اسی واقعہ پر بات ختم نہیں ہوتی، اگر آپ غور کریں تو آسانی سے آپ یہ سمجھ سکتے ہیں کہ جنت کا دخول بھی اعمال صالحہ پر ہی محصر ہے، اگر اعمال صالحہ کے ذریعہ ہم نے اللہ کو راضی کر لیا ہے تو جنت میں جانا ہمارے لئے ممکن ہو گا اور نہ نہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ اللہ کی رضا اور خوشنودی کا وسیلہ ہمارے اعمال صالحہ ہیں۔ نہ کہ قبروں کی چادر اور چڑھاوے کا مرغ۔

### تیسرہ اوسیلہ: زندہ بزرگوں کی دعا:

آپ کسی پریشانی اور مصیبت میں بتلا ہوں تو آپ کسی نیک بزرگ اور صالح آدمی سے دعا کی درخواست کر سکتے ہیں وہ آپ کی موجودگی میں یا تہائی میں آپ کے لئے دعا کر سکتا ہے۔ رسول اللہ ﷺ کے عہد مبارک میں اگر قحط پڑتا تو آپ خود اللہ سے بارش کی دعا کرتے اور بارش ہوتی اور جب آپ کی وفات ہو گئی تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ اپنے عہد میں قحط پڑنے پر نبی کریم ﷺ کے پچھا حضرت عباس رضی اللہ عنہ کو محترم اور بزرگ جان کر آگے کرتے اور ان سے دعا کی درخواست کرتے۔ صحیح بخاری کی روایت ہے حضرت انس رضی اللہ عنہ حدیث کے راوی ہیں۔

”إِنْ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَانَ إِذَا قِحْطُوا إِسْتَسْقَى  
بِالْعَبَاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ اللَّهُمَّ إِنَّا كُنَّا نَتَوَسَّلُ  
إِلَيْكَ بِنَبِيِّنَا عَلَيْهِ السَّلَامُ فَسُقِّينَا وَ إِنَا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيِّنَا فَأَسِّنَا قَالَ  
فَيُسْقَوْنَ“ (صحیح بخاری، استسقاء، ۱۰۱۰)

بیشک عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے زمانے میں جب لوگ قحط سالی میں بتلا

ہوتے تو حضرت عمر عباسؓ بن عبدالمطلب کے ذریعہ اللہ سے پانی مانگتے اور یوں کہتے: اے اللہم اپنے نبی ﷺ کے ذریعہ تیر او سیلہ پکڑتے تھے اور تو ہمیں سیراب کرتا تھا اب (نبی ﷺ نہیں رہے) تو ہم اپنے نبی کے چچا کے ذریعہ تیر او سیلہ پکڑتے ہیں لہذا تو ہمیں سیراب کر۔ حضرت انسؓ کہتے ہیں لوگ سیراب کئے جاتے تھے۔ حدیث مذکور سے بہت ساری باتیں ثابت ہو رہی ہیں۔

(۱) حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے استقاء کیلئے حضرت عباس رضی اللہ عنہ کو آگے کیا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ زندہ بزرگوں سے استقاء کیلئے دعا کرائی جاسکتی ہے۔

(۲) زندہ بزرگوں کا وسیلہ اختیار کیا جاسکتا ہے۔

(۳) مردہ کا وسیلہ جائز نہیں ہے اگر ایسا ہوتا تو نبی ﷺ سے بڑھ کر کون بزرگ ہو سکتا ہے۔ آپ کی قبر شریف وہی مدینہ میں موجود تھی لیکن حضرت عمرؓ نے آپ کا وسیلہ نہیں اختیار کیا آپ کو چھوڑ کر آپ کے چچا کا وسیلہ اختیار کیا اور تمام صحابہ کرام نے آپ کے فعل سے اتفاق کیا، کسی نے اعتراض نہیں کیا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ زندہ کا وسیلہ اختیار کیا جائے گا۔ مردہ کا وسیلہ جائز نہیں ہے۔

آپ کے اطمینان کیلئے ہم ایک ایسی حدیث آپ کو نار ہے ہیں جس سے آپ کو یہ فیصلہ کرنے میں آسانی ہوگی کہ وسیلہ زندہ ہی کا اختیار کیا جاسکتا ہے نہ کہ مردہ کا۔

حضرت ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ کے مشہور صحابی ہیں وہ غزوہ اور طاس کا ایک واقعہ بیان کرتے ہیں۔ روایت صحیح بخاری کی ہے۔

کہتے ہیں کہ حسین کی گنگ میں شکست کے بعد کفار وادی اور طاس میں جمع ہوئے۔ نبی کریم ﷺ کو پتہ چلا تو آپ نے (میرے چچا) ابو عامر اشعری کی کمان

میں او طاس کی طرف لشکر بھیجا۔ اس میں بھی اللہ نے ہم کو فتح دی اور دشمن کو شکست ہوئی۔ لیکن دوران جنگ ششمی نے ایک تیر چلا کر میرے چھا ابو عامر کو مارا اور وہ تیر آ کر ابو عامر کے گھٹنے میں پیوسٹ ہو گیا۔ (پتہ چلا تو) میں بھا گا ہوا ابو عامر کے پاس پہنچا اور میں نے پوچھا چاہی جی بتائیے تو کس نے تیر مارا ہے؟ انھوں نے اشارہ کر کے ابو موسیٰ گو بتایا کہ وہ میرا قاتل ہے۔ ابو موسیٰ اشعری کہتے ہیں میں نے اس کا رخ کیا جب میں پہنچ گیا اور اس نے دیکھ لیا تو بھا گئے لگا، میں نے دوڑایا اور لالکارا کہ بے شرم کہیں کا بھا گتا کیا ہے؟ رکتا کیوں نہیں؟ اس کو غیرت آئی رک گیا۔ ایک دووار ہوا۔ آخر میں نے اس کو مار ڈالا۔ ابو عامر نے کہا: اچھا اب میرے گھٹنے سے یہ تیر نکالو، میں نے کھٹکی کر تیر نکالا تو گھٹنے کا پانی بہہ گیا۔ (ابو عامر سمجھ گئے کہ اب میں نہیں بچوں گا) اس لئے ابو عامر نے کہا: میرے بھتیجے: نبی کریم ﷺ کو جا کر میر اسلام کہوا اور آپ سے کہو کہ میرے لئے دعا مغفرت کریں گے۔ ابو موسیٰ اشعری کہتے ہیں یہ کہا اور مجھکو اپنا جانشین بنایا اور تھوڑی دیر میں روح پر واڑ کر گئی حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں واپسی پر رسول اللہ ﷺ کے پاس گیا آپ ایک ننگی چار پائی پر لیٹے ہوئے تھے اور بادھ کے نشانات آپ کی پیٹھ اور پہلو پر پڑے ہوئے تھے، میں نے آپ کو پورا واقعہ سنایا اور آپ کو یہ بھی بتایا کہ ابو عامر نے آپ سے دعا استغفار کی درخواست کی ہے۔ آپ نے فوراً پانی منگایا وضوء کیا اور دونوں ہاتھ دعا کیلئے اٹھائے اور فرمایا:

”اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِعَبْدِكَ أَبِي عَامِرٍ اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَوْقَ كَثِيرٍ مِنْ خَلْقِكَ وَمِنَ النَّاسِ“

اے اللہ! عبید ابو عامر کی مغفرت فرماء، اور اے اللہ! ان کو قیامت کے دن

بہت سارے لوگوں پر فوقيت دے۔ ابو موسیٰ اشعری کہتے ہیں کہ آپ نے دعا میں ہاتھ اتنی اوپر اٹھائے کہ آپ کی بغل کی سفیدی میں نے دیکھ لی۔ مزید کہتے ہیں کہ جب آپ نے ابو عامر کیلئے دعا کی تو میں نے بھی درخواست کی اللہ کے رسول: میرے لئے بھی دعاۓ مغفرت فرمادیں۔ چنانچہ آپ نے میرے لئے بھی دعا کی اور فرمایا: "اللَّهُمَّ اغْفِرْ بِعَبْدِ اللَّهِ بْنِ قَيْسٍ ذَنْبَهُ وَ اذْخِلْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مُذْخَلًا كَرِيمًا" اے اللہ تو عبد اللہ بن قیس (ابو موسیٰ کا نام ہے) کے گناہوں کو معاف فرماؤ اور قیامت کے دن ان کو عزت کی جگہ میں داخل فرم۔ ابو ہریرہ (جو حدیث کے راوی ہیں) کہتے ہیں آپ نے دو دعا کی ایک ابو عامر کیلئے اور ایک ابو موسیٰ کیلئے۔

(صحیح بخاری، مغازی، باب غزوہ اوطاس، ۲۳۲۳)

حدیث پاک سے نبی کریم ﷺ کے حسن انتظام، آپ کی سادگی اور زہد کا پتہ چلتا ہے، صحابہ کرام کی شجاعت و بہادری اور صبر و ضبط کا پتہ چلتا ہے اور وضاحت کے ساتھ موضوع کا اثبات بھی ہو رہا ہے یعنی حضرت ابو عامر اور حضرت ابو موسیٰ رضی اللہ عنہما کی درخواست دعاۓ مغفرت پر آپ نے ہاتھ اٹھا کر دعا فرمائی مذکورہ حدیث سے آپ نے یہ بھی جانتا کہ صحابہ کرام رسول اللہ ﷺ سے آپ کی حیات طیبہ میں دعا کی درخواست کرتے تھے اور آپ ان کی درخواست قبول فرما کر دعا کرتے بھی تھے۔ اب آپ کو ایک ایسی حدیث سناتے ہیں جس سے آپ جان سکیں گے کہ نبی کریم ﷺ اپنے اصحاب سے اپنے لئے بھی دعا کی درخواست کرتے تھے۔

غزوہ حنین سے فرصت پانے کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا کہ اللہ کے رسول زمانہ جا حلیت میں میں نے ایک رات کا اعتکاف کرنیکی نذر مانی تھی اور وہ نذر ابھی میرے ذمہ باقی ہے اگر آپ کی اجازت ہو

تو میں وہ نذر پوری کر لوں۔ آپ نے ان کو نذر پوری کرنے کا حکم دیا اور فرمایا: ”اُنیٰ أَحَى أَشْرِكُنَا فِي دُعَائِنَكَ وَلَا تَنْسَنَا“ (جامع ترمذی، دعوات ۲۷۹) میرے بھائی اپنی دعائیں ہم کو بھی شریک کرنا دیکھو بھولنا ملت۔

سنا آپ نے! خود نبی کریم ﷺ بھی اپنے صحابی سے جو بہر حال مرتبہ میں آپ سے کم ہیں مگر اس کے باوجود آپ ان سے دعا کی درخواست کر رہے ہیں اور تاکید کر رہے ہیں کہ دیکھو بھولنا ملت۔ مذکورہ تینوں حدیثوں میں زندہ سے دعا کرنیکی درخواست کی جا رہی ہے، نہ کہ کسی مردہ سے۔ معلوم ہوا کہ زندہ بزرگوں کا وسیلہ پکڑنا درست اور جائز ہے۔

لیکن ہمارے سماج اور معاشرے میں مردوں کا وسیلہ پکڑنا اور ان کو خوش کرنے کیلئے ان کی قبروں پر چادر چڑھانا ان کے نام پر نذر و نیاز کرنا مرعا کا ثنا عام بات ہے۔ اور ان تمام اعمال میں یہ عقیدہ کام کرتا ہے کہ مردہ اپنی قبروں میں زندہ ہیں ہماری باقیتی سنتے ہیں۔ جبکہ یہ عقیدہ رکھنا کہ مردے سنتے ہیں کتاب و سنت کی صریح خلاف ورزی ہے، اگر عام ولیوں اور بزرگوں کو محض اس عقیدے کی بنیاد پر وسیلہ بنانا جائز ہوتا کہ وہ اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور ہماری دعاؤں کو سنتے ہیں تو سب سے زیادہ یہ حق نبی کریم ﷺ کو پہنچتا ہے لیکن صحیح بخاری کے حوالے سے ایک حدیث آپ کو سنائی گئی کہ صحابہؓ کرام اور صحابہؓ کرام میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جو مزان جبوت سے کافی حد تک میل کھاتے تھے نبی کریم ﷺ کی قبر شریف کو مرکز توجہ نہیں بنایا بلکہ آپ کے پچھا حضرت عباس کو دعاء کیلئے وسیلہ بنایا یہ اس بات کی دلیل ہے کہ صحابہؓ کرام کے نزدیک یہ اجتماعی مسئلہ تھا کہ مردے سانہیں کرتے اس لئے ان سے استغاثہ اور فریاد نہیں کی جاسکتی۔

## تحوڑی توجہ اور دیں:

لیکن بہت سارے مسلمانوں کا یہ عقیدہ ہے کہ مردے زندوں کی طرح سنتے ہیں، نفع و نقصان کے مالک ہیں پکارنے والوں کی پکار سنتے ہیں اور ان کی دشگیری کرتے ہیں۔ بلکہ بعض کا تو یہاں تک عقیدہ ہے کہ جب یہ اولیاء زندہ تھے تو دنیاوی امور کے ساتھ مقید ہونے کی وجہ سے عاجز اور بے بس تھے مرنے کے بعد آزاد ہو جاتے ہیں، جس طرح اللہ تعالیٰ کائناتی امور میں تصرف کی قدرت رکھتا ہے اسی طرح مرنے کے بعد اولیاء بھی کائناتی امور میں تصرف کا اختیار رکھتے ہیں، اللہ تعالیٰ نے انھیں ہر طرح کی قدرت دے رکھا ہے وہ جس طرح چاہیں کائنات میں تصرف کر سکتے ہیں، ان کو غوث، قطب اور ابدال وغیرہ کے القاب سے پکارا جاتا ہے۔ شرک کی اس دلدل میں عوام تو عوام ابجھے خاصے علماء بھی پھنسنے ہوئے ہیں۔

حالانکہ استمداد کے مسئلہ میں اگر تھوڑی سی توجہ دی جائے تو آسانی سے یہ بات سمجھ میں آسکتی ہے کہ زندوں سے بھی انھیں امور میں مدطلب کی جاسکتی ہے جن کی اللہ نے انھیں قدرت دے رکھی ہو اور ایسے امور جن کا تعلق اللہ سے ہو ان امور میں کوئی زندہ آدمی بھی مد نہیں کر سکتا چاہے وہ جتنا بڑا اولی اور پیغمبر ہو۔ مثلاً کسی کی ہدایت، شفاعة، بیماری، روزی، اور فراغی یا ایسے امور ہیں جو اللہ کے ساتھ خاص ہیں، ان میں سے کوئی چیز کسی انسان کے اختیار میں نہیں ہے۔ اگر اللہ چاہے گا تو کسی کو ہدایت حاصل ہوگی اسی طرح اگر اللہ چاہے گا تو کسی کو کشاورگی اور فراغی حاصل ہوگی ورنہ نہیں۔

شاید آپ جانتے ہوں گے اگر نہ جانتے ہوں تو سن لجھے نبی کریم ﷺ کے چچا ابوطالب آپ پر نہایت مہربان اور شفیق تھے، لیکن مشرک تھے اس لئے آپ کی دلی

خواہش تھی کہ ابوطالب کلمہ پڑھ لیں آپ نے یہاں تک ان سے کہا: آپ صرف کلمہ پڑھ لیں میں اللہ کے یہاں لڑ جھگڑ کر آپ کی بخشش کروں گا۔

”يَا عَمْ قُلْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَلْمَةُ أَحَاجِ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللَّهِ“  
چنان صرف ایک بار کلمہ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کہہ دیں، میں آپ کے لئے اللہ کے یہاں لڑ جھگڑ لوں گا۔

(صحیح بخاری، تفسیر / ٤٧٧٢)

آپ نے اپنے چجا کے ایمان کیلئے بھر پور کوشش کی لیکن اللہ کو منظور نہیں تھا ایمان نہیں لاسکے، اللہ تعالیٰ نے آیت نازل فرمایا کہ مسئلہ صاف کر دیا۔

ارشاد ہوا: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهَدِّدِينَ﴾ (القصص: ٥٦)

یہ نہیں ہو سکتا کہ آپ جسے چاہیں ہدایت دیں ہاں اللہ جسے چاہیے ہدایت دے سکتا ہے کون ہدایت یاب ہو سکتا ہے اسے اللہ جاتا ہے۔

کتنی صاف ستری بات قرآن پاک میں بتائی گئی ہے کون حدایت کا مستحق ہے اور کون گمراہی کا مستحق ہے؟ اس کا علم اللہ کو ہے اس لئے کہ حدایت اور گمراہی کا اختیار اللہ کے پاس ہے آپ ﷺ کو بھی اس میں کوئی اختیار نہیں ہے۔ اور جب آپ کو اختیار نہیں ہے تو پھر کسی پیر فقیر اور مردے کو کیسے اختیار ہو سکتا ہے؟

نبی ﷺ کو بھی نفع نقصان کا اختیار نہیں

(۱) ﴿فُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ﴾

(اعراف: ۱۸۸)

اے نبی آپ کہہ دیجئے کہ میں اپنے لئے کسی نفع اور نقصان کی طاقت نہیں

رکھتا مگر جو اللہ چاہے۔

(۲) ﴿قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلَا رَشْدًا﴾ (سورہ جن: ۲۱)

اے نبی آپ کہہ دیجئے کہ میں تمہارے کسی نقصان اور حدايت کا اختیار نہیں رکھتا۔

(۳) ﴿قُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرًا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ﴾ (یون: ۳۹)

اے نبی آپ کہہ دیجئے کہ میں اپنے نفس کیلئے کسی نفع اور نقصان کا اختیار نہیں

رکھتا مگر جو اللہ چاہے۔

تینوں آیتوں سے یہ صاف ظاہر ہو رہا ہے کہ نفع اور نقصان کا اختیار آپ کے ہاتھ میں نہیں ہے۔ نہ اپنی ذات کیلئے نہ اپنی امت کیلئے۔ جب آپ کو اپنے لئے اختیار نہیں ہے تو پھر اور کسی کیلئے بدرجہ اولیٰ نفع اور نقصان کا اختیار نہیں ہو سکتا۔ یہ صرف اللہ کے لئے خاص ہے۔

اس بحث سے یہ مسئلہ صاف ہو جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو زندگی میں جو بھی صلاحیت، قدرت اور طاقت عطا کی ہے وہ مرنے کے بعد سب ختم ہو جاتی ہے نہ وہ بولنے پر قادر ہے نہ سنتے پر قادر ہے نہ چلنے اور پکڑنے پر قادر ہے۔ اور جب کسی چیز پر وہ قادر نہیں ہے تو کسی کے نفع و نقصان پر بھی قادر نہیں ہے قدرت موت کے بعد ہر انسان سے سلب کر لی جاتی ہے اس میں انبیاء، اولیاء سب برابر کے شریک ہیں اگر کسی کو اب بھی نہ سمجھ میں آئے تو کسی مردے کو وہ بلا کر دیکھ لے، سنتے ہیں اور جواب دیتے ہیں یا نہیں؟ پتہ چل جائیگا۔ لیجئے اب میں قرآن پاک سے ایسی چند آیتیں سناتا ہوں اور ترجمہ کر دیتا ہوں جس سے آپ کو پتہ چل جائیگا کہ مردے نہیں سن سکتے۔ ایک مسلمان کیلئے قرآن سے بڑھ کر دوسرا کوئی دلیل نہیں ہو سکتی۔

(۱) ”وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مِّنْ فِي الْقُبُورِ“ تم ان لوگوں کو نہیں سنا سکتے جو قبروں میں مدفون ہیں۔

(۲) ﴿فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَىٰ وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَدَ الدُّعَاء إِذَا وَلَوْا مُذْبِرِينَ﴾ (روم ۵۲)

اے نبی تم مردوں کو نہیں سنا سکتے نہ ان بہروں کو سنا سکتے ہو جو پیٹھے پھیر کر بھاگ رہے ہوں۔

دونوں آیتیں مردوں کے عدم سماع کی واضح دلیل ہیں

(۳) ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عِبَادًا أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلَيُسْتَجِيبُوكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ، أَلَّهُمْ أَرْجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَغْيُنْ يُبَصِّرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا﴾ (الاعراف: ۱۹۵، ۱۹۶)

ترجمہ: پیشک اللہ کو چھوڑ کر جھیں تم پکارتے ہو وہ تمہاری ہی طرح کے بندے ہیں، ان کو پکار کر دیکھو تمہاری پکار کا جواب دیتے ہیں؟ اگر تم اپنی بات میں سچے ہو۔ کیا یہ پاؤں رکھتے ہیں جس سے چلیں؟ کیا یہ ہاتھ رکھتے ہیں جس سے پکڑیں؟ کیا یہ آنکھ رکھتے ہیں جس سے دیکھیں؟ کیا یہ کان رکھتے ہیں جس سے سنیں؟ (ظاہر ہے مردوں کے پاس ان میں سے کچھ نہیں ہے)

(۴) ﴿إِذْ قَالَ لَأُبَيْهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ، قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلَ لَهَا عَالِكَفِيرُنَّ، قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ، أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ، قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذِيلَكَ يَفْعَلُونَ﴾ (الشراف: ۲۷-۲۸)

ترجمہ: یاد کرو جب ابراہیم علیہ السلام نے اپنے باپ اور اپنی قوم سے کہا یہ کن چیزوں مکتبہ دلائل و برائین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کی تم پوچا کرتے ہو؟ انہوں نے جواب دیا چند بہت ہیں جن کی ہم پوچا کرتے ہیں اور ہم انھیں پر جمیر ہیں گے۔ ابراہیم علیہ السلام نے پوچھا: کیا جب تم انھیں پکارتے ہو تو وہ تمہاری پکارتے ہیں؟ اور کیا یہ تھیں نفع اور فضان پر ہو سچاتے ہیں؟ (انہوں نے جواب دیا نہیں) بلکہ ہم نے اپنے باپ دادا کو ایسا ہی کرتے پایا ہے۔  
یہ چار آیتیں آپ کو سنائی گئی ہیں جن سے آسانی سمجھا جاسکتا ہے کہ مردے سنتے نہیں ہیں۔

### قالکلین سماع کے دلائل کا جائزہ:

جو لوگ سماع کے قائل ہیں ان کے دلائل اور ان کا جواب ساعت فرمائیں:  
 حضرت ابو طلحہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے بدر کے دن حکم دیا کہ جنگ میں قریش کے جو چوبیں سردار مارے گئے ہیں ان کو ایک گندے اور ناپاک کنوئیں میں پھینک دیا جائے۔ آپ کا یہ معمول تھا کہ جب کسی قوم پر فتح پاتے تو وہاں میدان میں تین دن قیام فرماتے۔ اس لئے بدر کے میدان میں جب تیرادون ہوا تو آپ نے حکم دیا کہ سواری تیار کی جائے چنانچہ تیار کی گئی اس کے بعد آپ وہاں سے چل کر کنوئیں کی منڈیر کے پاس آئے اور آپ کے صحابہؓ بھی پیچھے پیچھے آئے، صحابہؓ تو یہ سمجھ رہے تھے کہ آپ اپنی کسی ضرورت سے جا رہے ہیں لیکن آپ کنوئیں کی منڈیر پر کھڑے ہو گئے اور کنوئیں میں پھینکے ہوئے سرداروں اور انکے باپ دادا کے نام لے لے کر فرمانے لگے: اے فلاں ابن فلاں اب تھیں اچھا لگ رہا ہو گا کہ تم نے اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کی ہوتی۔ اس لئے کہ ہمارے رب نے ہم سے جو وعدہ کیا تھا وہ، ہم نے بحق پالیا۔ کیا تم نے بھی اپنے رب کا وعدہ بحق پایا؟

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے سن کر کہا: اللہ کے رسول آپ ایسے لوگوں سے بات کر رہے ہیں جو زندہ نہیں ہیں، تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اس وقت میری بات جتنا وہ سن رہے ہیں اتنا تم نہیں سن رہے ہو، راوی حدیث حضرت قادہ کہتے ہیں کہ ان کو ذلیل و رسوائرنے اور حسرت و افسوس کیلئے اللہ تعالیٰ نے انھیں زندہ کر کے سنا دیا تھا۔

(صحیح بخاری، مغازی ر، ۳۹۶۲)

آپ نے حدیث کا ترجمہ سن لیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا سوال کرنا بتارہا ہے کہ ان کے نزدیک معروف بات یہی تھی کہ مردے نہیں سن کرتے اور یہ بھی یقینی بات ہے کہ ان کو علم اللہ کے رسول ہی سے حاصل ہوا ہوگا۔ علم کا کوئی دوسرا ذریعہ ان کے پاس نہیں تھا، پھر صحیح بخاری ہی کی دوسری روایت کا یہ لفظ ”انہم الآن یسمعون ما اقول“ اس وقت میں جو کہہ رہا ہوں اس کو وہ سن رہے ہیں۔ بتارہا ہے کہ اس وقت وہ سن رہے تھے عام اوقات میں نہیں سنتے ہیں۔ اس معنی کی تائید حضرت قادہ کی توجیہ سے بھی ہو رہی ہے۔ ”قال قنادة احیاهم اللہ حتیٰ اسمعهم قوله“ یعنی اللہ نے انھیں زندہ کر دیا تھا اور آپ کی بات ان کو سنا دیا تھا۔

سامع موتی کا مسئلہ آئینہ کی طرح صاف ہے یعنی مردے سن نہیں کرتے اللہ تعالیٰ نے قریش کے ان سرداروں کو خصوصیت سے زندہ کر دیا تھا اور ان کی ذلت و رسوائی اور حسرت و افسوس میں اضافہ کرنے کیلئے وقتی طور سے اللہ نے سنا دیا تھا۔ خود سننے کی ان کے اندر طاقت نہیں ہے۔

پوری بحث کا حاصل یہ ہے کہ مردے خود نہیں سنتے ہیں، عام انسان ہوں یا اولیاء، صلحاء اور انبیاء و رسول ہوں اور نہ کوئی انھیں سن سکتا ہے۔ ہاں اللہ اگر چاہے تو وہ

نہ سکتا ہے یہ اللہ کی مشیت پر موقوف ہے۔ اور جب مردے سنتے نہیں ہیں تو ان کو پکارنا، مدد طلب کرنا، استغاشہ اور فریاد کرنا کتاب و سنت کی تعلیم کے خلاف ہے بلکہ ایسا عقیدہ رکھنا شرک ہے اس کی وجہ ہے۔

ایک تو یہ کہ سارے امور عبادت کے اندر داخل ہیں اور عبادت اللہ کے علاوہ کسی کیلئے جائز نہیں ہے اگر کوئی شخص عبادت کا کوئی کام اللہ کے علاوہ دوسروں کیلئے انجام دیتا ہے تو وہ اللہ کی الوہیت میں دوسروں کو شریک کرتا ہے اور یہ شرک اکبر ہے۔ مشرکین کمک کا شرک اسی قسم کا تھا۔

دوسری وجہ یہ ہے کہ انسانی فطرت کے خلاف ہر کسی کی پکار اور آواز کو سننا یہ صرف اللہ کی صفت ہے اب اگر آپ یہی صفت کسی مردہ پیر اور فقیر میں تسلیم کریں کہ ہم کہیں سے بھی پکاریں ہمارے تاج والے بابا ہماری پکار سنتے ہیں تو گویا آپنے صفت سماع میں اپنے تاج والے بابا کو اللہ کا شریک کر دیا یہ بھی کھلا ہوا شرک ہے۔ اللہ پاک قرآن کریم میں ارشاد فرماتا ہے ”لیس کمشلہ شی، وہو السمعیں البصیر“ اللہ کے مثل کوئی چیز نہیں ہے وہ سنتے دیکھنے والا ہے۔ لہذا اس کا سنتا اور دیکھنا بھی بے مثل ہے۔ اس میں کوئی شریک نہیں ہو سکتا۔

### برزخی زندگی:

کوئی کہہ سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تو شہداء کو قرآن پاک میں زندہ کہا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مرنے کے بعد زندگی باقی رہتی ہے۔ عرض ہے کہ یہ برزخی زندگی کا معاملہ ہے اور ہماری گنتیگو دنیا کی زندگی سے متعلق تھی یعنی مرنے کے بعد کسی بھی شخص کو قبر میں دنیا کی زندگی نہیں حاصل ہو سکتی۔ ہاں برزخی زندگی حاصل ہوتی ہے ہم اس کا انکار

نہیں کرتے، اس سلسلہ میں ہم شیخ الحدیث علامہ عبد اللہ صاحب رحمانی صاحب مرعاءۃ المفاتیح رحمۃ اللہ علیہ کی ایک مختصر مگر جامع تحریر پیش کر رہے ہیں غور سے پڑھیں اور عقیدے کی اصلاح کریں۔ حیات برزخی کی نوعیت اور کیفیت کا ہم کو علم نہیں۔

”احادیث معتبرہ و قرآن سے ثابت ہے کہ حیات تین قسم کی ہے، ایک دنیاوی دوسری تیسرا اخروی۔ سب سے اتوئی حیات اخروی ہے۔ قرآن کریم میں شہداء پرمیت کا اطلاق کرنے سے منع کیا گیا ہے اور ان پر ”حی“ ہونے کا حکم لگایا گیا ہے اور یہ حیات برزخی ہے جس کی نوعیت اور کیفیت کا ہم کو علم نہیں ہے اور یہ حیات برزخی تمام مرنے والوں کے لئے ثابت ہے، جن میں انبیاء شہداء، عام مومنین، پھر کافر منافق، فاسق، فاجر بھی داخل ہیں۔ حیات برزخی انبیاء کی شہداء سے اتوئی اور شہداء کی حیات برزخی عام مومنین سے اتوئی ہے۔

حیات برزخی اور حیات اخروی دونوں ہماری نظروں اور شعور و احساس سے غائب اور غیر معلوم اور غیر مدرک اور غیر محسوس ہیں۔ حیات اخروی قیامت کے قائم ہونے کے بعد محقق ہوگی، حیات برزخی کو حیات اخروی پر قیاس کرنا اور اس کے لئے حیات اخروی کے احکام ثابت کرنا قیاس غائب علی الغائب ہے اور یہ جہل قبیح ہے۔ اسی طرح حیات برزخی کو حیات دنیوی پر قیاس کرنا صحیح نہیں ہے یہ قیاس غائب علی الماحضر ہے اور یہ بھی جہل ہے۔ برزخی میں روح مع ذرات الجسم راحت یا تکلیف محسوس کرتی ہے، اسی کا دوسرا نام عذاب قبر ہے اور راحت فی القبر ہے۔

(شیخ الحدیث علامہ عبد اللہ رحمانی مبارکبوری رحمۃ اللہ علیہ ما خوذ از مکاتیب رحمانی)



## جذبہ اطاعت

نکات:

- (۱) کتاب و سنت مقدم اجتہاد موخر۔
- (۲) فور اطاعت۔
- (۳) احساب نفس۔
- (۴) سنت کی پابندی۔

### کتاب و سنت مقدم اجتہاد موخر

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقْدِمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ، يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتُكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا إِلَهٌ بِالْقَوْلِ كَجَهْرٍ بَعْضُكُمْ لِيَعْضِ اَنْ تَحْبَطْ أَعْمَالَكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُشْعُرُونَ﴾ (الحجرات: ۲-۱)

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ اور اس کے رسول سے آگے نہ بڑھو اور اللہ سے ڈرتے رہو، یقیناً اللہ تعالیٰ سننے والا، جانے والا ہے۔ اے ایمان والو! تم اپنی آواز نبی کی آواز کے اوپر نہ کرو اور نہ ان سے اوپنجی آواز سے بات کرو جس طرح تم آپس میں ایک دوسرے سے کرتے ہو (کہیں ایسا نہ ہو کہ تمہارے اعمال بر باد ہو جائیں اور تمہیں خبر بھی نہ ہو۔)

سورہ حجرات کی دو آیتیں آپ کو سنائی گئی ہیں۔ پہلی آیت کریمہ میں اللہ اور اس کے رسول سے آگے نہ بڑھنے کا حکم دیا گیا ہے۔ اس کا کیا مطلب ہے؟ اس کی

تفسیر میں حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے مسند احمد، ابو داود اور ترمذی وغیرہ کے حوالے سے ایک حدیث نقل فرمائی ہے اسے سماعت فرمائیں۔

حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ کو رسول اللہ ﷺ نے جب میں بھیج رہے تھے تو آپ نے ان سے پوچھا! معاذ تم کیسے فیصلہ کرو گے؟ انہوں نے کہا: اللہ کی کتاب (قرآن پاک) سے۔ آپ نے پوچھا: اچھا اگر قرآن پاک میں نہ پاؤ تب؟ انہوں نے کہا: پھر رسول اللہ ﷺ کی سنت سے فیصلہ کروں گا۔ آپ نے پھر پوچھا! اگر اس میں بھی نہ پاؤ تب؟ معاذ بن جبل نے کہا: اجتہاد کروں گا۔ (یہ جواب نکر) رسول اللہ ﷺ نے ان کے سینے پر ہاتھ مارا (شاباشی دی) اور فرمایا: اللہ کا شکر ہے کہ اس نے اللہ کے رسول (بلیس بیٹن) کے قاصد کو اس کی توفیق دی جو اللہ کے رسول کی مرضی کے مطابق ہے۔

معاذ بن جبل نے نبی کریم ﷺ کو جو جواب دیا اس کا مطلب یہ ہوا کہ پہلے میں کتاب و سنت میں تلاش کروں گا اگر دونوں میں وہ حکم نہیں ملا تو میں رائے، قیاس اور اجتہاد سے کام لوں گا۔ گویا انہوں نے یہ کہا کہ اللہ اور اس کے رسول کا حکم مقدم اور میری رائی مئخر۔ اور اگر اسی کو والٹ دیا جائے، اجتہاد اور قیاس کو مقدم اور کتاب و سنت کو مئخر کر دیا جائے تو یہی اللہ اور اس کے رسول سے آگے بڑھنا ہے اور اسی سے آیت کریمہ میں منع کیا جا رہا ہے۔

آیت کریمہ سے یہ معلوم ہوا کہ دین کے معاملہ میں کتاب و سنت کی طرف رجوع کیا جائیگا اگر کوئی مسئلہ تلاش کے باوجود قرآن و حدیث میں نہیں ملا تو قیاس کی گنجائش ہے لیکن صاف اور صریح آیات اور احادیث کے ہوتے ہوئے اپنی یا اپنے امام کی رائے اور بات پر اڑے رہنا۔ خود کو یا اپنے امام کو اللہ اور اس کے رسول سے آگے کرنا ہے۔ آیت کریمہ میں اسی سے منع کیا جا رہا ہے۔

## فوراً اطاعت!

دوسری آیت کریمہ میں صحابہ کرام کو آداب مجلس کی تعلیم دی جا رہی ہے۔ صحابہ کرام کو حکم دیا جا رہا ہے کہ جب تم نبی کریم ﷺ کی مجلس میں ہوتے ہو تو نبی کی تنظیم، تکریم اور ان کے احترام کا تقاضا ہے کہ تم آپس میں ایک دوسرے سے بات کرو یا نبی ﷺ سے بات کرو، کسی حال میں تمہاری آواز نبی کی آواز سے اوپری نہ ہونے پائے اگر اس پر عمل نہیں کرو گے تو اس بات کا امکان ہے کہ تمہارے سارے اعمال اور ساری نیکیاں اکارت اور بر باد ہو جائیں اور تمھیں احساس بھی نہ ہو۔ اس پر قیاس کرتے ہوئے یہ کہا جا سکتا ہے کہ مومنوں کی ہر مجلس میں ادب کو ملحوظ رکھنا چاہئے۔ کوئی ایسی مجلس جس میں علماء ہوں، اساتذہ ہوں، والدین ہوں یا گھر اور محلہ کے بڑے اور بزرگ ہوں تو خاص طور سے ان کی موجودگی میں شور، ہنگامہ، بے تکلف انداز گفتگو نہیں ہونا چاہئے۔ بڑوں کے مراتب اور آداب مجلس کا یہی تقاضا ہے۔

اس آیت کریمہ سے جہاں آداب مجلس کا درس ملتا ہے وہیں ہمیں ایک اور اہم درس ملتا ہے وہ ہے کتاب و سنت کی اتباع اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت۔ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے سورہ حجرات کی اس آیت کریمہ کی تفسیر میں دو حدیثیں نقل فرمائی ہیں اور دونوں ہی حدیثیں اللہ اور اس کے رسول کا حکم سننے کے بعد فوری اطاعت پر دلالت کرتی ہیں۔ حدیث سماعت فرمائیں۔

عبدالله بن ابی ملکیہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس قبیلہ بن قبیلہ کا ایک وفد آیا۔ انکی امارت اور سرداری کی بات آئی تو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ ﷺ کو مشورہ دیا کہ عقباع بن معبد کو ان کا امیر بنا دیجئے اور حضرت عمر رضی

الله عنہ نے مشورہ دیا کہ اقرع بن حابس کو امیر بنائیے۔ اختلاف رائی پر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے حضرت عمرؓ سے کہا: تم میری مخالفت کرنا چاہتے ہو، حضرت عمرؓ نے کہا: میرا مقصد آپ کی مخالفت نہیں ہے (یہی میری رائی ہے) اس کہانی میں دونوں کی آواز اونچی ہو گئی تو اس پر یہ آیت کریمہ نازل ہوئی ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُرْفَعُوا أَصْوَاتُكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ﴾ حضرت عبد اللہ بن زید رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ اس آیت کے نزول کے بعد حضرت عمرؓ کا حال ایسا ہو گیا کہ وہ جب رسول اللہ ﷺ پر یقیناً سے کوئی بات کہتے تو اتنی آہستہ سے کہتے کہ رسول اللہ ﷺ نہیں سن پاتے یہاں تک کہ آپ کو دوبارہ پوچھنا پڑتا کہ کیا کہتے ہو۔ (صحیح بخاری، تفسیر سورہ حجرات)

دوسری روایت بھی سامعت فرمائیں۔ موسیٰ بن انس اپنے والد حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ کے خطیب حضرت ثابت بن قیس رضی اللہ عنہ ایک مرتبہ آپ کی مجلس سے غائب رہنے لگے جب آپ نے انھیں دیکھا تو ان کے بارے میں پوچھا۔ سعد بن معاذؓ نے کہا: اللہ کے رسول ﷺ میں پتہ کر کے بتاتا ہوں کہ کیوں نہیں آرہے ہیں۔ وہ صحابی پتہ کرنے کے لئے ان کے گھر گئے۔ ملاقات ہوئی تو دیکھا کہ وہ اپنے گھر میں سر جھکائے بیٹھے ہوئے ہیں۔ پوچھا کیا حال ہے؟ (آپ کیوں اس طرح بیٹھے ہیں اور رسول اللہ ﷺ کی مجلس میں نہیں آتے) انھوں نے کہا: بہت برا حال ہے۔ (میری آواز اونچی ہے) اس لئے میری آواز ہمیشہ آپ کی آواز پر اونچی رہا کرتی تھی۔ میرا تو سارا عمل بر باد ہو گیا اور میں جنہی ہو گیا۔ سعدؓ بن معاذ وہاں سے واپس آئے اور رسول اللہ ﷺ کو ساری بات بتادی، موسیٰ بن انس کہتے ہیں دوبارہ سعدؓ بن معاذ ان کے پاس ایک بہت بڑی خوشخبری لیکر واپس گئے۔ نبی ﷺ نے فرمایا: جاؤ ان سے کہہ دو: تم جنہی نہیں بلکہ جنتی ہو۔ (صحیح بخاری، تفسیر سورہ حجرات)

نا آپ نے! آیت نازل ہوتے ہی حضرت عمر اور ثابت بن قیس رضی اللہ عنہما نے عمل شروع کر دیا۔ جذبہ اطاعت اسی کا نام ہے۔ ہر مجلس کے کچھ آداب ہوتے ہیں ان کا لاحاظہ رکھنا ضروری ہے، بڑوں کی مجلس ہو تو خاص طور سے ان کی عزت اور تکریم کا خیال رکھنا چاہئے۔

### احساب نفس

آپ نے دونوں حدیثوں سے یہ اندازہ کر لیا کہ حضرت عمر اور حضرت ثابت بن قیس رضی اللہ عنہما نے آیت کریمہ کے نزول پر فوراً عمل کیا، آج دینی اجتماعات میں، جلوسوں اور جمعہ کے خطبوں میں علماء کرام معاشرے کے اندر پائی جانے والی برائیوں اور کمزوریوں کی نشاندھی کرتے ہیں۔ کتاب و سنت کی روشنی میں ان کی اصلاح کرتے ہیں، لیکن تقریروں اور خطبوں کا کوئی خاص اثر نہیں ہوتا۔ یہاں تک کہ جوازگ جلوسوں کے متعظمین ہوتے ہیں ان کے اندر بھی عملاً کوئی تبدیلی نہیں آتی۔ جلسہ ختم ہونے کے بعد جو چیز سننے میں آئیگی وہ یہ کہ فلاں مولانا کی تقریر بہت جی اور فلاں کی نہیں جی۔ اس سے زیادہ اور کچھ دیکھنے کو نہیں ملتا۔ جلسہ کے اخراجات ہوتے ہیں۔ انتظامات کی پریشانیاں اور وقتیں ہوتی ہیں۔ علماء سفر کے تشریف لاتے ہیں، ساری کاؤشوں کا صرف یہ نتیجہ کہ جلسہ کامیاب رہا یا کامیاب نہیں رہا۔ سننے ہوئے اچھا نہیں لگتا۔ علماء کرام کے مواعظ حسنہ کو سن کر اطاعت و فرمانبرداری کا جذبہ پیدا کرنا چاہئے اور اپنے نفس کا محاسبہ کرنا چاہئے کہ ہماری زندگی کیسی گزر رہی ہے، ہمارے قول و فعل میں مطابقت پائی جا رہی ہے یا نہیں۔ کہیں ایسا تو نہیں کہ ہمارے قول و فعل میں تضاد ہے۔ لیجئے ایک حدیث سننے اور اندازہ لیجئے کہ صحابہ کرام سمع و طاعت اور ایمان و عمل

کے انتہائی اعلیٰ مقام پر فائز ہونے کے باوجود ہم وقت اپنے نفس کا محاسبہ کرتے رہتے تھے۔ حدیث کا مفہوم پیش کیا جا رہا ہے۔

حضرت حظله رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ کے کاتبین وحی میں سے ہیں وہ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت ابو بکرؓ سے میری ملاقات ہوتی تو انہوں نے پوچھا حظله کیسے ہو؟ میں نے کہا (کیا بتاؤں) حظله تو منافق ہو گیا ہے، ابو بکرؓ نے تعجب سے کہا سبحان اللہ! یہ تم کیا کہہ رہے ہو؟ میں نے کہا: دیکھئے بات یہ ہے کہ جب ہم رسول اللہ ﷺ کی مجلس میں ہوتے ہیں اور آپ ہم سے جنت و جہنم کا ذکر کرتے ہیں تو ایسا لگتا ہے جیسے وہ ہماری آنکھوں کے سامنے ہے، اور جب ہم آپ کے پاس سے نکل جاتے ہیں اور اپنے بال بچوں اور کھنڈی باڑی میں مشغول ہو جاتے ہیں تو بہت ساری باتیں بھول جاتے ہیں (ایسی تبدیلی کا نام نفاق ہے) حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا: اللہ کی قسم ایسی کیفیت تو ہم بھی پاتے ہیں (گویا میں بھی نفاق میں بیٹلا ہوں)

حضرت حظله کہتے ہیں کہ میں اور ابو بکر دونوں چلے اور رسول اللہ ﷺ کے پاس پہنچے، میں نے کہا: نافق حنظلة بارسُولَ اللَّهِ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَمَاذَاكُو؟ اللہ کے رسول حظله تو منافق ہو گیا ہے آپ نے فرمایا: بات کیا ہے؟ میں نے کہا: اللہ کے رسول ہم آپ کے پاس ہوتے ہیں اور آپ جنت و جہنم کا ذکر فرماتے ہیں تو اس وقت ہمارے دل کی کیفیت یہ ہوتی ہے کہ جیسے ہم جنت و جہنم کو آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں اور جب نکل کر چلے جاتے ہیں اور یہوی بچوں میں، کھنڈی باڑی میں، مشغول ہو جاتے ہیں تو بہت ساری باتیں بھول جاتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اگر تم ہمیشہ اسی حالت میں رہو جس میں تم میرے پاس ہوتے ہو اور ہر وقت اللہ کی یاد میں لگر رہو تو فرشتے

تمہارے بستروں پر اور راستہ چلتے تم سے مصافحہ کریں گے۔ لیکن اسے حظله کبھی کبھی یہ کیفیت پیدا ہوتی ہے۔ (صحیح مسلم، توبہ)

صحابہ کرام زہد اور درع کے آخری درجے پر فائز تھے اس کے باوجود ہر وقت انھیں خوف لگا رہتا تھا کہ ہم سے کوئی ایسا کام صادر نہ ہو جائے جو ایمان کے منافی ہو مختلف کیفیات کا طاری ہونا انسان کی فطرت میں داخل ہے اس تغیرہ اور تبدیلی کا نام نفاق نہیں ہے لیکن دیکھنے کس طرح اپنے نفس کا محاسبہ کر رہے ہیں آپ جب اپنی مجلس میں وعظ و نصیحت کر رہے ہوں، جنت و جہنم کا ذکر فرمائے ہوں اس وقت آپ کی زبان مبارک سے نکلے ہوئے کلمات کا جواز دل پر طاری ہو گا اُنکی کیفیت بلاشبہ آنکھوں سے دیکھی جیسی ہو گی اور جب یوں بچوں اور کاروبار میں مشغول ہو جائیں گے تو پہلے والی کیفیت زائل ہو جائیگی۔ اس طرح کے تغیرہ اور تبدیلی کا نام نفاق نہیں ہے لیکن صحابہ کرام کے زہد و درع اور احتساب نفس کا تقاضا تھا کہ اس فطری تغیر کو نفاق سے تعبیر کریں۔ پوچھنے پر اللہ کے نبی ﷺ نے ان کی توجیح فرمائے کہ اس انحطاطی کیفیت کو دور فرمادیا۔

میرے بھائیو! ہم صحابہ کرام کی خاک پا کو بھی نہیں پہنچ سکتے ان کا مقام و مرتبہ اتنا اونچا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن میں بار بار ان کی تعریف فرمائی ہے لیکن اس کے باوجود وہ اپنے نفس کا ہمیشہ حساب لیتے رہتے تھے۔ ہمارا یہ حال ہے کہ عصیان اور نافرمانی ہمارا شیوه ہے۔ گناہوں میں ہر وقت ڈوبے رہتے ہیں نفس کا حساب لینا، گناہوں پر شرمندہ ہونا تو دور کی بات ہے ہم تو گناہ کر کے فخر کرتے ہیں، نفس کا حساب کہاں لیں گے؟

## سنن کی پابندی

دین کے معاملے میں ہمیں اپنی عقل اور رای کو چھوڑنا پڑتا ہے دین کی باتیں اکثر عقل و قیاس کے خلاف پڑتی ہیں لیکن اس کے باوجود کتاب و سنن کی اتباع سے ہم چھٹکارا نہیں پاسکتے حدیث ساعت فرمائیں۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ جب حجر اسود کو بوسہ لیتے تو کہتے:

”إِنَّمَا أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ مَا تَنْفَعُ وَلَا تَنْصُرُ، وَلَوْلَا أَنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامَ يُقَبِّلُكَ مَا قَبَّلْتُكَ“  
(تفہیم علیہ)

ترجمہ: میں جانتا ہوں کہ تم پتھر ہو، تم نفع اور نقصان نہیں پہنچا سکتے، اگر میں نے رسول اللہ ﷺ کو تھیس بوسہ دیتے ہوئے نہیں دیکھا ہوتا تو میں تھیس بوسہ نہیں دیتا۔ اسے سنن کی پابندی کہتے ہیں۔ آپ کی عقل سلیم تسلیم کرے یا نہ کرے اگر اللہ کے رسول نے کیا ہے تو اس پر عمل کریں گے۔ منع کیا ہے تو باز رہیں گے۔

اگر آپ کسی کو سنن کے خلاف کام کرتے دیکھیں تو فوراً اسے منع کرنا چاہئے۔ منع کرنے کے بعد بھی وہ نہیں مانتا تو اس سے قطع کلام اور ترک تعلق جائز ہے۔ حضرت عبد اللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ نے اپنے ایک رشتہ دار سے بولنا چھوڑ دیا تھا۔ اس لئے کہ وہ منع کرنے کے بعد بھی سنن کے خلاف کام کر رہا تھا۔ صحیح بخاری کی روایت ہے۔

عبد اللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ نے (اپنے ایک) آدمی کو دیکھا کہ وہ انگلیوں سے کنکری اڑا رہا ہے انہوں نے اس کو منع کیا اور کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے کنکری پھونکنے سے اور اڑانے سے منع فرمایا ہے۔ اس لئے کہ کنکری اڑانے سے نہ شکار کیا جا سکتا اور نہ کسی دشمن کو مارا جا سکتا ہے۔ ہاں اتنا ہو گا کہ کسی کے دانت میں لگے تو

دانست ثوٹ جائے آنکھ میں لگئے تو آنکھ پھوٹ جائے۔ (منع کرنے کے بعد) پھر اسکو کنکری اڑاتے دیکھا تو عبد اللہ بن مغفل نے کہا: میں تم کو اللہ کے رسول ﷺ کی حدیث سناتا ہوں "أَنَّهُ نَهَىٰ عَنِ الْخَدْفِ،" اور تم مانتے نہیں۔ کنکری پھیلتے رہتے ہو۔ میں تم سے کبھی نہیں بولوں گا۔ (صحیح بخاری رذابع، ۵۲۷۹)

سنا آپ نے سنت کی خلاف ورزی کرنے پر ایک صحابی رسول نے اپنے ایک رشتے دار سے بولنا چھوڑ دیا اور اس سے قطع تعلق کر لیا۔ ہم ہر دن دسیوں بار خلاف ورزی خود کرتے ہیں اور دوسروں کو دیکھتے ہیں لیکن منع کرنے کی توفیق نہیں ہوتی اگر کسی نے ہمت کر کے منع کر دیا تو اس سے زبان درازی کی جائیگی اور ضد میں وہی کام پھر کیا جائیگا جس سے منع کیا گیا ہے۔ یہ ہے ہمارا حال۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایک مرتبہ اللہ کے رسول ﷺ سے کہا: اللہ کے رسول مجھے آپ سے ہر چیز سے زیادہ محبت ہے لیکن اپنی جان سے (گویا اپنی جان زیادہ نہیں ہے) آپ نے فرمایا: عمر "مَا أَكْمَلَتِ الْإِيمَانَ" ابھی تمہارا ایمان مکمل نہیں ہوا۔ حضرت عمر نے کہا! اگر ایسی بات ہے تو پھر اپنی جان سے بھی زیادہ۔ آپ نے فرمایا "الآن یا عمر،" اے عمر اب ایمان مکمل ہوا۔ (صحیح بخاری، ایمان و نذور)

ہم آپ کو سمجھانا یہ چاہتے ہیں کہ اتباع اور اطاعت کا جذبہ اتنا زیادہ ہونا چاہئے کہ کتاب و سنت کا حوالہ سن کر منشوں میں دل کی کیفیت بدلت جائے۔ حضرت عمر اور رسول ﷺ کے درمیان جو گفتگو ہوئی تھی اس میں کتنی دریگی ہو گی۔ یہ سنت ہی کہ عمر تمھارا ایمان ابھی مکمل نہیں ہوا ان کے دل کی کیفیت بدلت گئی اور اب ایمان کا یہ درجہ پیدا ہو گیا کہ اپنی جان سے بھی زیادہ عزیز اللہ کے نبی کی جان ہے، اپنی جان اللہ کے نبی کی جان پر فدا اور قربان ہے۔ جذبہ اطاعت اس فدا کاری کا نام ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو کتاب و سنت پر چلنے اور حق کو سمجھنے کی توفیق دے۔ آمین۔

# موت مومن کی نگاہ میں

نکات!

- (۱) مصائب زندگی کا لازمہ ہیں۔
- (۲) دعاء اور اس کا اثر۔
- (۳) موت کا یقین۔
- (۴) موت پر اظہار غم۔
- (۵) جاہلیت کی پکار۔
- (۶) غم کو چھپانا اور صبر کرنا۔
- (۷) موت مومن کی نگاہ میں۔
- (۸) کتنا فرق؟
- (۹) تعزیت کی مجلس۔
- (۱۰) تعزیتی کلمات۔

المصائب زندگی کا لازمہ ہیں :

جب تک انسان کی زندگی اور حیات باقی ہے اس وقت تک اس کو حادثات اور مصائب سے دوچار ہونا ہے، مصائب کی مختلف شکلیں اور نویتیں ہوتی ہیں، کبھی دشمنوں کا خوف لاحق ہوگا، کبھی غربت اور فاقہ کشی ہوگی، کبھی تجارت میں، کار و بار میں، باغات اور آراضی میں نقصان الہاما پڑے گا، کبھی کسی عزیز، رشتہ دار، ماں اور باپ، آل اور اولاد، کی وفات ہو جائیگی۔ ایسے موقع پر آدمی کو طبعی اور فطری طور سے غم اور دکھ ہوتا ہے، اس غم کا علاج کیا ہے اور ہمیں حادثات اور مصائب کے پیش آنے پر کتاب و

سنت میں کیا تعلیم دی گئی ہے؟ اس کے بارے میں قرآن کریم کی آیات ساعت فرمائیں، ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

وَلَبَلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ  
وَالْأَنْفُسِ وَالثُّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ، الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُّصِيبَةٌ قَالُوا  
إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ  
وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَدَّدُونَ (بقرہ: ۱۵۵-۱۵۷)

ترجمہ:- اور ہم کسی طرح تمہاری آزمائش ضرور کریں گے، دشمن کے خوف سے، بھوک سے، مال و جان اور پچلوں کی کمی سے، اور ان صبر کرنے والوں کو خوش خبری دے دیجئے جنہیں جب کوئی مصیبت پیش آتی ہے تو وہ کہتے ہیں ہم خود اللہ کی ملکیت ہیں اور ہم اسی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں، ایسے لوگوں پر اللہ کی برکتیں اور رحمتیں نازل ہوتی ہیں اور ایسے لوگ ہدایت یافتہ ہیں۔

آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ مصائب سے دوچار ہونے کے وقت مومن کی

زبان سے یہ دعا لکھنی چاہئے ﴿اَنَا اللَّهُ وَ اَنَا الَّهُ رَاجِعُونَ﴾

ہم ہر دن مشاہدہ کرتے ہیں کہ دھواں، آگ، گرد و غبار اور ہماری آواز اور پر جا کر فضا میں تحلیل ہو جاتی ہے اگر اس عقیدے پر ہمارا ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ جہت فوق میں ہے یعنی اللہ تعالیٰ ہر مخلوق کے اوپر ہے تو یہ بات بڑی آسانی سے سمجھ میں آ جاتی ہے کہ ہر چیز اللہ کی طرف لوٹی ہے، اسی طرح ہماری روح بھی جسم سے نکلنے کے بعد اللہ کی طرف لوٹ جاتی ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ ہر مملوک اپنے مالک کی طرف لوٹتا ہے، ہم بھی اللہ کی مملوک اور مخلوق ہیں اس لئے ہم کو بھی اللہ کی طرف لوٹ کر جانا ہے، یہ دعا پڑھنا گویا اپنی عبدیت اور مملوکیت کا اللہ سے اعتراف کرتا ہے، جب بندہ اپنی عبدیت کا اعتراف اور اظہار کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ خوش ہوتا ہے اور جب خوش ہو گا تو

اپنی رحمتوں اور برکتوں کا نزول فرمائے گا۔ اور بندے کا غم ہلکا ہو گا۔ یہ بات یقینی ہے۔  
اسی لئے اللہ نے فوراً اپنی رحمت کا ذکر فرمایا۔

### دعا و اراس کا اثر:

حدیث کے مطابع سے معلوم ہوتا ہے کہ ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ کے ساتھ یہ دعا بھی پڑھنی چاہئے۔ “اللَّهُمَّ أَجِرْنِي فِي مُصِيبَتِي وَأَخْلِفْ لِي خَيْرًا مِنْهَا” اے اللہ تو مجھ کو میری مصیبت سے بناہ دے اور اس سے بہتر بدلت نصیب فرماء۔  
 ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ پڑھنے کا کیا ثواب اور اس کا کیا اثر ہوتا ہے اس کے ضمن میں حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے مند احمد کے حوالہ سے ایک حدیث نقل فرمائی ہے جسکا مفہوم یہ ہے۔

حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ ایک دن میرے شوہر ابو سلمہ رسول اللہ ﷺ کے پاس سے میرے پاس آئے اور کہا: آج رسول اللہ ﷺ سے میں نے ایک بات سنی ہے جس سے میری طبیعت بہت خوش ہے، کہتے ہیں: آپ نے فرمایا! اگر کسی مسلمان کو کوئی مصیبت پہنچے اور اس وقت وہ ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ پڑھے پھر یہ دعا پڑھے “اللَّهُمَّ أَجِرْنِي فِي مُصِيبَتِي وَأَخْلِفْ لِي خَيْرًا مِنْهَا” تو اس کی دعا کے مطابق اس کا کام کر دیا جائے گا۔ حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں میں نے وہ دعا یاد کر لی اور جب میرے شوہر ابو سلمہ کی وفات ہوئی تو میں نے ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ پڑھا اور یہ دعا “اللَّهُمَّ أَجِرْنِي فِي مُصِيبَتِي وَأَخْلِفْ لِي خَيْرًا مِنْهَا” پڑھی پھر (میں نے معنی پر) غور کیا تو میں نے کہا بھلا ابو سلمہ سے بہتر شوہر کون ہو سکتا ہے؟ (لیکن پڑھتی رہی) جب میری عدت ختم ہوئی تو رسول اللہ ﷺ میرے گھر تشریف لائے اور اندر آنے کی

اجازت مانگی اس وقت میں ایک چجزے کو دباغت دے رہی تھی خیر میں ہاتھ دھو کر تیار ہوئی اور آپ کو اندر آنے کی اجازت دی۔ میرے پاس چجزے کا ایک تکمیل تھا اسی کو آپ کے لئے رکھ دیا آپ اس پر ٹیک لگا کر بیٹھے اور مجھ سے اپنی شادی کا پیغام دیا۔

جب آپ کی بات پوری ہوئی تو میں بولی! اللہ کے رسول ایسا تو نہیں ہو سکتا کہ آپ پیغام دیں اور مجھے خواہش نہ ہو لیکن تم مسئلہ ہے۔

(۱) میں نہایت غیرت مند عورت ہوں (سوکنوں کو برداشت نہیں کر پاؤں گی) ممکن ہے کوئی ایسی غلطی سرزد ہو جائے جو میرے لئے عذاب کا باعث بنے۔

(۲) میں شادی کی عمر سے گذر جکی ہوں۔

(۳) میرے چھوٹے چھوٹے بچے ہیں ان کی کفالت کیسے ہوگی؟  
نبی کریم ﷺ نے فرمایا! دیکھو! میں اللہ سے دعا کرو گا وہ تمہاری غیرت ختم کر دیگا۔ رہی عمر کی بات تو جس عمر میں تم ہو اسی عمر میں میں بھی ہوں۔ اس کے بعد رہے بچے تو سنو! تمہارے بچے میرے بچے ہیں میں کفالت کروں گا۔

حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی بات مان لی اور میری شادی رسول اللہ ﷺ سے ہو گئی۔ حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا بعد میں کہا کرتیں کہ اللہ تعالیٰ نے میری دعا قبول فرمائی اور ابو سلمہ کے بد لے ان سے بہتر شوہر رسول اللہ ﷺ کو اللہ تعالیٰ نے مجھے عطا فرمایا۔۔۔۔۔ یہ دعا کا اثر ہے۔

دعا کو عبادت کا مغز کہا گیا ہے اس لئے دعا کو معمولی اور حقیر جان کر اس سے غفلت نہیں برتنی چاہئے۔ اللہ تعالیٰ دعا سے خوش ہوتا ہے، نبی کریم ﷺ نے دعا اور دعا کے آداب بیان فرمائے ہیں اس لئے مصائب کے وقت میں اخلاص کے ساتھ اللہ سے دعا کرنی چاہئے اللہ تعالیٰ براستنے والا اور بڑا دینے والا ہے۔

## موت کا یقین:

دنیا کے اندر جتنے حادث پائے جاتے ہیں سب میں ہونے نہ ہونے کا امکان پایا جاتا ہے مثلاً بارش ہو سکتی ہے نہیں بھی سکتی، آندھی آبھی سکتی ہے نہیں بھی آسکتی ہے، فصل اچھی بھی ہو سکتی ہے خراب بھی ہو سکتی ہے، آپ کی تجارت کامیاب بھی ہو سکتی اور ناکام بھی ہو سکتی ہے، آپ کی صحت اچھی بھی ہو سکتی ہے نہیں بھی ہو سکتی، غرض آپ جدھر نظر انہا میں آپ کو ہر چیز میں ہونے نہ ہونے کا اختال ملے گا، تمام معلومات میں رات دن کی آمد یقینی چیز ہے لیکن اس کے لئے قیامت کا ایک ایسا دن اللہ کی جانب سے معین ہے کہ اس کے بعد رات اور دن کی آمد بھی ختم ہو جائے گی۔ صرف موت ایک ایسی یقینی چیز ہے کہ اس کے آنے میں شک نہیں کیا جاسکتا۔ اس میں جاندار اور ذری روح کا کوئی مسئلہ نہیں ہے بلکہ آسمان و زمین کے پیچ جتنی چیزیں وجود میں آگئی ہیں سب کو فنا اور موت لازم ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

(۱) ﴿كُلُّ مَنْ عَلِيَّهَا فَإِنِّي وَيْقَنُ بِوَجْهِ رَبِّكَ ذُو الْجَلَلِ وَالْإِكْرَام﴾ (۲۶-۵۵)

زمین پر جتنی چیزیں ہیں سب فنا ہو جانے والی ہیں صرف تیرے رب کا چہرہ باقی رہے گا جو عزت اور عظمت والا ہے۔

موت کا آنا اتنا یقینی ہے کہ دو جگہوں پر اللہ تعالیٰ نے موت کو ”یقین“ کے لفظ سے تعبیر کیا ہے۔

(۲) ﴿وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ﴾ (۱۵/۹۹)

اے نبی آپ اپنے رب کی عبادت کرتے رہیں یہاں تک کہ آپ کو موت آجائے۔

﴿وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ، حَتَّىٰ أَنَا الْيَقِينُ﴾ (۳۶-۲۷)

اور ہم قیامت کے دن کو جھلاتے رہے یہاں تک کہ ہم کو موت آگئی۔  
مذکورہ دونوں آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے موت کو یقین کے لفظ سے تعبیر کیا ہے  
ظاہر ہے اس کی وجہ یہی ہو سکتی ہے کہ تمام موجودات میں موت کا آنا جتنا یقین ہے اتنا  
اور کسی چیز کا ہونا یقینی نہیں ہے اس لئے موت کیا ہے؟ سراپا یقین ہے۔  
سورہ واقعہ میں اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کاملہ کے اثبات میں موت جیسی  
یقینی چیز کو بطور دلیل پیش کیا ہے۔ ارشاد ہے۔

(۲) ﴿فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلُقُومَ، وَأَنْتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ، وَنَحْنُ  
أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لَا تُبْصِرُونَ، فَلَوْلَا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ  
تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ (۸۸-۸۲/۵۶)

ترجمہ! توجہ روح حلق تک پہنچ جائے، اور تم اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہو تے ہو،  
اس وقت ہم تم سے زیادہ اس کے قریب ہوتے ہیں لیکن تم نہیں دیکھ سکتے، پھر اگر تم  
کسی کے مکحوم نہیں ہو تو تم روح کو کیوں نہیں واپس لوٹا لیتے اگر انہی بات میں سچے ہو۔  
اللہ تعالیٰ اپنی حکیمت اور قدرت کاملہ کو ثابت کر رہا ہے اور فرم رہا ہے کہ اگر  
تم اپنے اوپر کسی ہستی کو حاکم اور اپنے کو اس کا مکحوم نہیں مانتے تو میں تم سے کہتا ہوں کہ  
جب کسی مرنے والے کی روح حلق میں آ کر امک جاتی ہے اور تم سب اس مریض کی  
تیمارداری اوردوا علاج میں اس کے پاس موجود رہتے ہو، اس وقت میں بھی وہاں  
موجود رہتا ہوں بلکہ تمہاری بہبعت میں مریض کے زیادہ قریب رہتا ہوں لیکن تمہیں  
سوچتا نہیں، اب میں تم سے کہتا ہوں کہ میں اسکی روح نکال رہا ہوں تم اس کی روح کو  
لوٹا لو۔

روح کا نکلنا اور موت کا آنا ایسا یقینی امر ہے جس میں کسی قسم کے شک کی  
گنجائش نہیں ہے، آج تک جتنے لوگ پیدا ہوئے سب کو موت کی راہ سے گذرنا پڑا۔

چاہے وہ نبی، ولی، مومن اور مسلم رہے ہوں یا اپنے وقت کے حاکم، بادشاہ اور کافروں مشرک رہے ہوں۔ جس طرح موت یقینی امر ہے اس طرح اللہ کی بادشاہی اور اس کی قدرت کاملہ یقینی چیز ہے اس پر ایسا ہی یقین اور ایمان رکھنا چاہئے جیسے موت کے آنے پر یقین ہوتا ہے۔

موت و حیات اللہ تعالیٰ کا ایک ایسا نظام ہے جس میں کوئی تبدیلی نہیں ہو سکتی۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

**﴿وَلَن يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَاللَّهُ خَيْرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾**

اور جب کسی کا مقررہ وقت آ جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے ہرگز مہلت نہیں دیتا، اور جو کچھ تم لوگ کرتے ہو اللہ اس سے باخبر ہے۔

### موت پر اظہار غم:

میت چھوٹی ہو، بڑی ہو، مرد ہو یا عورت ہو یہ ایک ایسا حادثہ ہے کہ اس کے بعد اعزہ اقرباء، محلہ پڑوس کو فطری طور پر غم اور دکھ ہوتا ہے اور مرنے والے کی جدائی میں آنکھ سے آنسو پیکھی ہی جاتا ہے۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ ابو سیف لوبھار کے پاس گئے اور ابو سیف رسول اللہ ﷺ کے صاحزادے حضرت ابراہیم بیمار تھے ان کی عیادت میں ہم لوگ گئے تھے۔ آپ کے صاحزادے حضرت ابراہیم بیمار تھے کو بوسہ دیا اور چوما، ابراہیم کا حال یہ تھا کہ دم توڑ رہے تھے روح نکل رہی تھی، یہ کیفیت دیکھ کر رسول اللہ ﷺ کی آنکھوں سے آنسو بہہ پڑا۔ حضرت عبد الرحمن بن

عوف رضی اللہ عنہ بھی وہاں موجود تھے آپ کو روتے دیکھا تو کہا! اللہ کے رسول! آپ اور آنسو؟ آپ تو لوگوں کو رونے سے منع کرتے ہیں آپ نے فرمایا! عوف کے بیٹے (عبد الرحمن) یہ بے صبری نہیں، رحمت و شفقت کی پیچان ہے، اس کے بعد پھر دوبارہ روئے اور فرمایا! إِنَّ الْعَيْنَ تَذَمَّعُ وَالْقَلْبَ يَحْزُنُ، وَلَا نَقُولُ إِلَّا مَا يُرِضُنَا وَبَنَا وَإِنَا بِفِرَاقِكَ يَا إِبْرَاهِيمَ لَمَحْزُونُونَ، بیشک آنکھ آنسوں گراتی ہے، دل رنجیدہ ہوتا ہے، لیکن ہم اپنی زبان سے وہی کہتے ہیں جو ہمارے رب کو خوش کرے، اے ابراہیم ہم تمہاری جداں پر بلاشبہ غمزدہ ہیں۔ (صحیح بخاری، جنائز/۱۳۰۳)

ایک اور حدیث ساعت فرمائیں! عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ سعد بن عبادہ بیمار پڑے تو ان کی عیادت کو رسول اللہ ﷺ تشریف لے گئے اور آپ کے ساتھ عیادت کے لئے عبد الرحمن بن عوف، سعد بن ابی وقار، اور عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہم بھی گئے۔ جب آپ ان کے پاس پہنچ تو گھر کے لوگ جمع تھے ان کو گیرے ہوئے تھے، آپ نے بھیڑ دیکھ کر پوچھا! کیا وفات ہو گئی؟ لوگوں نے بتایا نہیں اے اللہ کے رسول (علیہ السلام) کیفیت دیکھ کر رسول اللہ ﷺ بھی رو پڑے، آپ کو روتے دیکھ کر سارے لوگ رونے لگے، آپ نے اس موقع سے فرمایا: “أَلَا تَسْمَعُونَ أَنَّ اللَّهَ لَا يُعَذِّبُ بِذَنْبِ الْعَيْنِ وَلَا يُخْرِنِ الْقَلْبِ وَلَكِنْ يُعَذِّبُ بِهَذَا، وَأَشَارَ إِلَى لِسَانِهِ أَوْ يَرْحُمُ”

سنو! آنکھ سے آنسو نکلنے اور دل کے رنجیدہ ہونے پر اللہ تعالیٰ عذاب نہیں دیتا، آپ نے زبان کی طرف اشارہ کر کے فرمایا! اس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ عذاب دے گا یا حرم کرے گا۔ (صحیح بخاری، جنائز/۱۳۰۲)

دو حدیثیں آپ کو سنائی گئی ہیں دونوں حدیثوں میں خود رسول اللہ ﷺ کے رونے کا ذکر ہے۔ آپ نے مریض کی حالت اور کیفیت دیکھی اور آپ کی آنکھوں

سے آنسو بہہ پڑے، آپ انسان تھے اللہ تعالیٰ نے آپ کے سینے میں ایک مہربان دل رکھا تھا آنسو کا بہہ جانا ایک طبعی اور فطری بات تھی۔ اسی لئے حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کے اعتراض کرنے پر آپ نے آنسو کے گرنے کو رحمت و شفقت سے تعبیر کیا۔

دوسرا حدیث میں اس بات کی صراحت ہے کہ آنسو گر جانے پر اللہ تعالیٰ عذاب نہیں دیتا یہ تو محبت کی پہچان ہے ہاں چینے، چلائے، ہائے وائے کرے، زبان سے نا جائز اور نازیبا کلمات نکالے جو اللہ کی مرضی کے خلاف ہوں تو وہ حرام ہے اور اس پر اللہ تعالیٰ عذاب دیتا ہے۔

### جاہلیت کی پکار:

زمانہ جاہلیت میں مردوں پر رونا پیشنا فخر سمجھا جاتا تھا۔ جس پر جتنا زیادہ روایا اور چیخنا جائے وہ اتنا ہی زیادہ معزز اور محترم مانا جاتا تھا۔ رئیسوں اور سرداروں کی موت پر چینے چلانے کا خاص اہتمام ہوتا تھا، کرائے پر رونے، نوحہ اور بین کرنے والی مخصوص عورتیں ہوا کرتی تھیں۔ جب کوئی سردار اور رئیس مررتا تو کرائے کی عورتیں پہنچ جاتیں اور نوحہ، بین کرتیں، چینتیں اور چلاتیں۔ یہ ساری چیزیں اسلامی آداب کے خلاف ہیں، اسی لئے نبی کریم ﷺ اسلام لانے والی عورتوں سے جب بیعت لیتے تھے تو اس میں نوحہ نہ کرنے کی شرط رکھتے تھے۔ حضرت ام عطیہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ ”أَخَذَ عَلَيْنَا النَّبِيُّ ﷺ عِنْ الْبَيْعَةِ أَنْ لَا نَنْوَحَ“ (بخاری، جنازہ، ۱۳۰۶)

یعنی رسول اللہ ﷺ نے ہم سے بیعت لیتے وقت ایک شرط یہ بھی رکھی تھی کہ ہم نوحہ نہیں کریں گی، کسی میت پر گریبان پھاڑنے والی، بال نوچنے والی، اپنے منہ پڑھانچ مارنے والی، دھول ڈالنے والی، چین، پکار کرنے والی کے بارے میں آپ کا

ارشادگرامی ہے کہ ایسی عورت مسلمانوں کی جماعت میں نہیں شمار کی جائے گی۔ عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ وَشَقَّ الْجُيُوبَ وَذَعَا بِدَعَوَى الْجَاهِلِيَّةِ (بخاری، جنائز / ۱۲۹۶)

یعنی جو آدمی گالوں پر طمانچہ مارے، گریبان چھاڑے اور جاہلیت کی پکار لگائے وہ ہمارے طریقہ پر نہیں ہے۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی وفات پر کچھ عورتوں نے ان کے گھر نوحہ کرنا شروع کر دیا ان میں حضرت ابو بکر کی بہن ام عروہ بھی شامل تھیں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو پتہ چلا تو انہوں نے منع کیا لیکن وہ نہیں مانیں تو حضرت عمرؓ نے حشام بن ولید کو حکم دیا کہ نہیں مانتیں تو انہیں کوڑے لگاؤ انہوں نے کوڑا لگانا شروع کیا تو جتنی نوحہ کرنے والی تھیں سب وہاں سے نکل بھاگیں۔

(صحیح بخاری خصوصات / باب نمبر ۵)

### غم کو چھپانا اور صبر کرنا:

دنیا مصائب کی آماجگاہ ہے، چھوٹا ہو بڑا ہو، حاکم ہو مخلوم ہو، امیر ہو یا غریب ہو کسی کو مصائب اور حادثات سے چھکھا رانہیں ہے چھوٹی یا بڑی مصیبت سے ہر ایک کو گذرنا ہے ان مصائب میں سب سے بڑی مصیبت کسی کی موت ہے۔ ایسے موقع پر ہمیں صبر کا راستہ اور اصحاب رسول کا اسوہ اختیار کرنا چاہئے۔ شریعت کی نگاہ میں وہی صبر قابل قدر اور باعث ثواب ہے جو چوٹ لگتے ہی اختیار کیا جائے، مرور ایام کے بعد تو خود ہی صبر ہو جاتا ہے اس لئے اس صبر کی کوئی قدر و قیمت شریعت کی نگاہ میں نہیں ہے۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ نبی کریم ﷺ کا گذرا یک ایسی عورت کے پاس سے ہوا جو اپنے بیٹے کی قبر کے پاس پیشی رورہی تھی، آپ نے

اس سے فرمایا! اللہ سے ذر و اور صبر کرو۔ عورت آپ کو پیچانی نہیں تھی اس نے جھٹ سے کہہ دیا ”إِلَيْكَ عَنِّي، فَبِإِنَّكَ لَمْ تُصْبِطْ بِمُصِيبَتِي“ چلوہت جاؤ میرے پاس سے مجھے جو مصیبت پہنچی ہے اسے تم کیا جانو، بعد میں لوگوں نے بتایا کہ وہ نبی ﷺ تھے، تو وہ بھاگی ہوئی نبی ﷺ کے پاس آئی اور کہا! میں آپ کو نہیں پیچان سکی (گستاخی ہوئی، معاف فرمائیں) آپ نے فرمایا! ”إِنَّمَا الصَّبْرُ عِنْدَ الْأَوْلَى“ چوٹ لگتے ہی جو صبر کیا جائے وہی حقیقی صبر ہے اور اسی پر ثواب مرتب ہوتا ہے۔ (صحیح بخاری، جنائز/ ۱۲۸۳)

معلوم ہوا کہ شریعت کی تعلیم کے مطابق مصائب پر صبر کرنا چاہئے اور صبر بھی اول مرحلہ میں کیا جائے تاکہ صبر پر اللہ تعالیٰ کی جانب سے ثواب حاصل ہو، رونے، پینے، نوحہ میں کرنے کے بعد اگر صبر کیا تو اس پر کوئی ثواب نہیں ملے گا بلکہ نوحہ اور میں جو شریعت کے نزدیک حرام ہے اس کے ارتکاب پر گناہ مل سکتا ہے اور عذاب بھی ہو سکتا ہے۔

غم کو چھپانے اور صبر کرنے کی ایک بہترین مثال سماعت فرمائیں!

حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ابو طلحہ کا ایک بینا یمار پڑا اور مر بھی گیا حضرت ابو طلحہ اس وقت گھر پر نہیں تھے، ابو طلحہ کی بیوی (ام سلیم حضرت انس کی ماں) نے دیکھا کہ لڑکا مر گیا ہے تو اس کو گھر کے ایک گوشے میں رکھ دیا اور گھر کا کھانا وغیرہ تیار کر کے خود بھی تیار ہو گئیں، جب ابو طلحہ رضی اللہ عنہ گھر تشریف لائے تو پوچھا لڑک کا کیا حال ہے؟ حضرت ام سلیم رضی اللہ عنہ نے کہا! سکون سے ہے، میں بھختی ہوں کہ اب اس کو آرام ہو گیا ہے۔ ام سلیم کی بات سے ابو طلحہ رضی اللہ عنہ نے یہ سمجھا کہ ام سلیم صحیح کہہ رہی ہیں (یعنی واقعی بچہ آرام سے ہے) حضرت انس کہتے ہیں کہ ابو طلحہ رات کو ام سلیم کے پاس رہے صبح کو غسل کیا۔ جب باہر جانے لگے تو ام سلیم نے ان کو

بتایا کہ لڑکا مر چکا ہے۔ ابو طلحہ نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ نماز پڑھی اور آپ سے ام سلیم کا حال بیان کیا، نبی ﷺ نے فرمایا! ہو سکتا ہے آج کی شب باشی میں اللہ تعالیٰ تم دونوں کو برکت عطا کرے۔ سفیان بن عینہ کہتے ہیں کہ! میں نے ایک انصاری آدمی کو کہتے تھا! کہ میں نے ان کے نولڑ کے دیکھے جو سب کے سب حافظ قرآن تھے۔

(صحیح بخاری، جنائز/۱۳۰۱)

سبحان اللہ! ایسی ہشیار، عظیم، صابر و شاکرا اور اللہ کی تقدیر پر راضی رہنے والی عورت میں کہاں ملیں گی، باپ کے مقابلے میں ماں کو اپنے کم من بچے سے زیادہ محبت ہوتی ہے لیکن حضرت ام سلیم کا صبر و استقلال اور اللہ کے فیصلے پر رضامندی کی شان دیکھنے کہ بچہ مر گیا ہے اور شوہر کو ایسے ڈھنگ سے سمجھایا کہ ابو طلحہ نے سمجھا کہ واقعی بچہ اچھا ہو گیا ہے، بچے کو غسل اور کفن دے کر کونے میں رکھ دیا، کھانا تیار کیا خود زیب و زینت اختیار کی شوہر کے ساتھ رات گزاری رات بیت گئی تو شوہر کو بتایا۔ کیوں؟ اس لئے کہ جو ہونا تھا وہ ہو گیا اب بچہ واپس نہیں آئے گا۔ خود پریشان ہونے اور شوہر کو پریشان کرنے سے کیا فائدہ ہے۔ مصائب میں اللہ اور اس کے رسول کی تعلیم ہے کہ صبر کیا جائے اس کا اللہ تعالیٰ بہترین اجر دیگا اور ہوا بھی یہی۔ اللہ نے اس رات میں برکت عطا کی بچہ پیدا ہوا اور اس بچہ کی اولاد میں نو عالم اور حافظ پیدا ہوئے۔

موت اللہ کا ایک اٹل فیصلہ ہے اس میں تقدیر و تاخیر بھی کسی کے بس میں نہیں ہے، مرنے والے کو واپس لانا تو دور کی بات ہے۔ اس لئے اس کا صرف ایک علاج ہے جسے شریعت نے صبر سے تعبیر کیا ہے۔

میرے بھائیو! حضرت ام سلیمؓ نے جو نمونہ پیش کیا ہے آج ہمارے معاشرے میں اس کی ادنیٰ جھلک بھی نہیں پائی جاتی بلکہ اگر ایسا آج کوئی عورت کر دے تو شاید وہ سارے معاشرے میں نکو ہو کر رہ جائے۔ اس لئے میں چاہتا ہوں کہ

کچھ حدیثیں سناؤں جس سے آپ اندازہ کر سکیں کہ ایک مومن کی نگاہ میں موت کی کیا حیثیت ہونی چاہئے؟

### موت مومن کی نگاہ میں:

ہر شخص یہ جانتا ہے کہ دنیا کے حادثات میں موت سب سے بڑا حادثہ ہے لیکن ایمان لانے کے بعد مومن کے دل میں ایمان کی گرفت اتنی مضبوط ہو جاتی ہے کہ وہ موت سے محبت کرنے لگتا ہے، موت پر صبر کرتا ہے اور اللہ سے ثواب کی امید کرتا ہے۔ اس کے ایمان کا تقاضا ہوتا ہے کہ دنیا کی زندگی اللہ کے پڑوس اور قرب میں حاصل ہے مرنے کے بعد آدمی اللہ کے پڑوس میں پہنچ جاتا ہے اور اللہ کا پڑوس دنیا کے پڑوس سے بہتر ہے اس لئے مومن موت کو حیات پر ترجیح دیتا ہے، حدیث سماعت فرمائیں!

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں نبی ﷺ کی بیویوں میں سے بعض نے آپ سے پوچھا کہ ہم میں سب سے پہلے آپ سے کون ملے گی؟ (مرے گی) آپ نے فرمایا! "أَطْوَلُكُنْ يَدًا" یعنی تم میں سے جس کے ہاتھ سب سے لمبے ہیں، اب ازواج مطہرات ایک لکڑی لیکر سب کا ہاتھ ناپنے لگیں۔ ناپنے پر معلوم ہوا کہ حضرت سودہ کے ہاتھ سب سے لمبے ہیں، لیکن (سب سے پہلے حضرت زینب کی وفات ہوئی تو) ہم نے جانا کہ وہ زینب ہیں اور ہاتھ کی لمبائی سے مراد ہاتھ بڑھا بڑھا کر صدقہ کرنا ہے اس لئے کہ وہ ازواج مطہرات میں سب سے زیادہ صدقہ کرتی تھیں۔

(صحیح بخاری / زکوہ / ۱۳۲۰)

صحیح بخاری کی ایک اور حدیث سماعت فرمائیں۔

ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بیان فرماتی ہیں کہ آپ کے (مرض الموت میں) آپ کی تمام ازواج مطہرات آپ کے پاس جمع تھیں، اتنے میں آپ کی بیٹی حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا پیدل چلتی ہوئی آئیں، واللہ فاطمہ کی رفتار آپ کی رفتار کے بالکل مشابہ تھی، آپ نے جب انہیں دیکھا تو انہیں خوش آمدید کہا اور اپنے دامیں یا با میں جانب بیٹھایا اور چپکے سے ان کے کان میں کچھ کہا۔ سنگر حضرت فاطمہؓ فوراً رو نے لگیں اور بہت روئیں۔ جب آپ نے ان کا غم دیکھا تو پھر چپکے سے کچھ کہا۔ اب سنگر ہنرنگیں، حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں عورتوں میں میں بھی تھی، میں نے کہا فاطمہؓ! ساری عورتوں کو چھوڑ کر صرف تم کو واللہ کے رسول نے اپنے راز میں شامل کیا اور تم روئی ہو؟ جب رسول اللہ ﷺ اٹھ گئے تو میں نے فاطمہؓ سے پوچھا! کیا چپکے سے کہا تھا۔ (اتنی جلد روتے اور ہنتے میں نے کبھی کسی کو نہیں دیکھا) حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے کہا! (چپکے سے کہنے کا مطلب یہ ہے کہ راز ہے) میں رسول اللہ ﷺ کا راز فاش نہیں کروں گی۔

پھر (چند ہی دنوں کے بعد) آپ کی وفات ہو گئی تو میں نے فاطمہؓ سے کہا! اب میں تم کو اپنے اس حق کی قسم دیتی ہوں جو میرا تم پر ہے۔ مجھکو بتاؤ کہ رسول اللہ ﷺ نے اس روز تم سے کیا کہا تھا۔ انہوں کہا ہاں اب بتاؤں گی۔

سنئے! پہلی بار جب مجھ سے کان میں کہا تھا تو اس وقت مجھکو یہ بتایا تھا کہ جبراہیل علیہ السلام ہر سال قرآن کا دور مجھ سے ایک بار کرتے تھے اس سال انہوں نے دوبار دور کیا ہے اس سے میں یہ سمجھتا ہوں کہ میری موت قریب آگئی ہے، لہذا تم اللہ سے ڈراؤ اور صبر اختیار کرو، میں تھمارے لئے آخرت کا اچھا پیش رفت ہوں۔ فاطمہؓ کہتی ہیں کہ اس وقت میں روئی تھی۔ پھر جب آپ نے میری بیقراری دیکھی تو دوبارہ مجھ سے کان میں کہا! فاطمہؓ! کیا تم یہ پسند نہیں کرتی کہ (جنت میں) مومنہ عورتوں کی

سردار بنو، یا یہ کہا اس امت کی عورتوں کی سردار بنو۔ (صحیح بخاری، استیذ ان/ ۶۲۸۵)  
 حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی ایک دوسری روایت میں یوں وارد ہے۔ پھر  
 مجھ سے سرگوشی کی اور بتایا کہ تم میرے گھروالوں میں سب سے پہلے مجھ سے ملوگی تو  
 میں یہن کہن پڑی۔ (صحیح بخاری، علامات نبوة/ ۳۶۲۶)  
 ابھی جو روایتیں آپ کو سنائی گئی ہیں ان کا تعلق آپ ﷺ کے مرض الموت  
 سے ہے اور روایتوں میں ذکر یا تو ازواج مطہرات کا ہے یا آپ کی بیٹی حضرت فاطمہ  
 رضی اللہ عنہا کا ہے۔

موت ایک ایسا حادثہ ہے کہ آدمی اس سے نجتنے اور بھاگنے کی کوشش کرتا ہے  
 لیکن آپ نے سنا کہ ازواج مطہرات رضی اللہ عنہن آپ سے ملنے اور اپنے مرنے کا  
 وقت پوچھ رہی ہیں، موت انہیں اتنی پیاری تھی۔ اور حضرت فاطمہ کا یہ حال ہے کہ اپنی  
 موت کی خبر سنتی ہیں تو خوش ہو جاتی ہیں اور رولائی ہنسی میں بدل جاتی ہے۔

معلوم ہوا کہ مومن کی نگاہ میں موت کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ مرنا جینا اللہ کا  
 ایک نظام ہے جو اللہ کی مرضی کے مطابق چلتا رہے گا۔ حیات اس لئے نہیں کی اس پر  
 خوشی منائیں اور موت اس لئے نہیں کہ اس پر غمی منائیں، اللہ کی تقدیر پر راضی رہنا  
 چاہئے۔

### کتنا فرق؟

حضرت خسرو، رضی اللہ عنہا عرب کی وہ مشہور شاعرہ ہیں جنہوں نے اپنی  
 شاعری میں بے پناہ شہرت حاصل کی، مرثیہ گوئی میں پورے عرب کے اندر ان کی کوئی  
 نظر نہیں تھی، سوق عکاظ میں ان کے خیمے کے دروازے پر لکھا جاتا تھا ”أَرْثَى  
 الْعَرَبِ“ یعنی پورے عرب میں سب سے بڑی مرثیہ گو، انہوں نے جاہلیت اور اسلام

دونوں دور پایا ہے۔ ۸ میں اپنی قوم کے وفد کے ہمراہ مدینہ آئیں اور مشرف بالسلام ہوئیں۔

کہا جاتا ہے کہ ان کے دو بھائی تھے، معاویہ اور صحر، دونوں بھائی آگے پیچھے قبائلی جنگوں میں مار دیے گئے۔ خساء اپنے خاندان میں اکیلی لڑکی تھیں اس لئے پورا خاندان ان سے یہد محبت کرتا تھا اور یہ بھی محبت کا جواب محبت سے دیتی تھیں ان کے بھائی معاویہ کا جب قتل ہوا تو ان کا غم ان سے برداشت نہیں ہو سکا اور بھائی کی جدائی میں شاعری شروع کر دی، مرثیہ ان کا خاص موضوع ہوتا۔ انتقامی جنگ میں ان کا دوسرا بھائی صحر بھی قتل کر دیا گیا، اکیلی معاویہ ہی کاغم ناقابل برداشت تھا دوسرے بھائی صحر کی جدائی نے خساء کو پاگل بنادیا، دن رات ان کا کام تھارونا اور مرثیہ کہنا۔

یذَّکَرْنَی طَلُوعُ الشَّمْسِ صَخْرَاً  
وَأَذْكُرْهُ لَكُلَّ غَرْوَبِ شَمْسٍ

صحیح ہو یا شام ہر وقت مجھے صحر یاد آتا ہے۔

وَإِنْ صَخْرَاً لِسَأْلَمِ الْهَدَاةِ بِهِ  
كَانَهُ عِلْمٌ فِي رَاسِهِ نَارٌ

صحر ایک ایسا شخص تھا جس کی اقتداء سردار لوگ کیا کرتے تھے، یوں سمجھو وہ ایک ایسا پہاڑ تھا جسکی چوٹی پر (رہنمائی کی) آگ جل رہی ہو۔

خساء کی زندگی کا دو دور ہے پہلا دور جا بیلت کا جس میں وہ اپنے بھائیوں کی جدائی نہیں برداشت کر سکی، ادھرا دھر گھومتی، مرثیہ کہتی، اشعار پڑھتی اور روتی بلکتی، ایمان لانے کے بعد اس کی زندگی کا دوسرا دور شروع ہوتا ہے اس دور کا ایک واقعہ ساعت فرمائیں۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا دور خلافت ہے، اور ۱۶ ہجری میں قادیہ کی جنگ

ہے۔ یہ بڑی خطرناک اور معرکۃ الاراء جنگ تھی، خسائے کے چار بیٹے تھے۔ اپنے چاروں بیٹوں کو نصیحت کی، جوش دلایا اور جنگ میں پہنچ دیا۔ بیٹوں نے ماں کی وصیت کے مطابق بڑی بے گجری اور بہادری سے جنگ میں حصہ لیا اور یکے بعد دیگر چاروں بیٹے شہید ہو گئے۔ جب بیٹوں کی شہادت کی خبر بوڑھی ماں کو پہنچی تو بے ساختہ اس کی زبان سے یہ کلمات نکلے، ”الحمد لله الذي شرفني بقتالهم، وأرجو أن يَجمعني بهم في مستقر الرَّحْمة“ شکر ہے اس اللہ کا جس نے ان کی شہادت سے مجھے عزت بخشی اور اللہ سے امید ہے کہ وہ ہم سب کو اپنی رحمت کے مقام پر ملائے گا۔

نا آپ نے! اکتنا فرق ہے؟ ایمان اور کفر میں؟ جو عورت کفر کی حالت میں اپنے بھائی کاغم نہیں برداشت کر پا رہی تھی وہی عورت اسلام لانے کے بعد اپنے چار بیٹوں کی موت کاغم برداشت کر رہی ہے اور اللہ کا شکر ادا کر رہی ہے۔ ایمان لانے کے بعد انسان کا دل روشن ہو جاتا ہے، اس کو حق و باطل کی تمیز حاصل ہو جاتی ہے، وہ یہ سمجھ جاتا ہے کہ اللہ کی اس کائنات میں موت و حیات اور اس کے علاوہ جو بھی فیصلہ ہوتا ہے وہ سب اللہ کے حکم سے ہوتا ہے، موت و حیات بھی اللہ کا ایک فیصلہ ہے اس پر صبر و شکر کرنا چاہئے اور اللہ کے فیصلے پر راضی رہنا چاہئے۔ کسی کی موت پر جزع، فزع اور نوحہ، میں کفر کی پہچان ہے اور صبر و شکر ایمان کی پہچان ہے۔ خسائے کا یہ واقعہ ہماری تسلی کا بہترین سامان ہے۔

### تعزیت کی مجلس:

مریض کی عیادت کے لئے جانا اور تعزیتی کلمات کہنا صحیح حدیثوں سے ثابت ہے بلکہ خود نبی کریم ﷺ صاحبہ کی عیادت کیلئے جایا کرتے تھے، اموات پر تعزیتی کلمات کہتے تھے، صبر کی تلقین فرماتے اور دعا میں سکھاتے تھے۔ حضرت ام سلمہ

کو اور اپنی بیٹی حضرت زینب کو آپ نے تعزیتی کلمات کہے تھے، حضرت جعفر رضی اللہ کی شہادت کی جب آپ کو خبر ملی تو آپ مسجد میں اس طرح بیٹھئے کہ آپ کے چہرے پر غم کے آثار ظاہر تھے اور لوگ وہاں آتے جاتے رہے۔ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے ایک باب قائم کیا ہے ”باب مَنْ جَلَسَ عِنْدَ الْمُصِيْبَةِ يُعْرَفُ فِيْهِ الْحُزْنُ“ اور اس باب میں اسی حدیث کو ذکر کیا ہے۔ اس لئے اہل میت کے گھر جانا، ان کو تعزیتی کلمات کہنا اور ان کے کھانے (بھائی) کا انتظام کرنا شرعاً درست اور جائز ہے۔

لیکن آہستہ آہستہ اس جائز کام میں زیادتی ہوتی گئی اور بعض جگہوں پر بدعت کی شکل پیدا ہو گئی مثلاً تعزیتی اجلاس کرنا اور اس میں تقریریں کرنا تیجہ اور فاتحہ کرنا، اہل میت کے ساتھ بہت سارے غیر متعلقین کو دعوت دینا، عید اور بقر عید کے موقع پر خصوصیت سے اہل میت کے گھر جانا۔ لوگ، ہمدردی اور تعزیت میں جاتے ہیں لیکن اس سے غم تازہ ہو جاتا ہے۔

موت کی اطلاع دینا جائز ہے صحیح حدیثوں سے ثابت ہے لیکن اطلاع دینا بھی اب ایک رسم بن گئی ہے ایسے ایسے لوگوں کو موت کی اطلاع دی جاتی ہے جن سے زندگی میں میت اور اہل میت سے کوئی سناشائی نہیں، کوئی راہ و رسم نہیں، لیکن جنازے میں حاضری بڑھانے کے لئے ابھی لوگوں کو بھی اطلاع دیدی جاتی ہے۔ جنازے میں افراد کی کثرت بہت اچھی بات ہے لیکن کثرت پر ناز اور فخر کرنا اور جس کے جنازے میں کم لوگ شریک ہوں ان کی تتفیص کرنا بہت معیوب بات ہے۔

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے ”بابُ مَنْ جَلَسَ عِنْدَ الْمُصِيْبَةِ يُعْرَفُ فِيْهِ الْحُزْنُ“ (یعنی مصیبت کے وقت اس طرح بیٹھنا کہ چہرے سے غم ظاہر ہو رہا ہو) قائم کرنے کے بعد ایک دوسرا باب قائم کیا ہے جس کا عنوان ہے۔ ”بابُ مَنْ لَمْ يُظْهِرْ حُزْنَهُ عِنْدَ الْمُصِيْبَةِ“۔ یعنی جو شخص مصیبت کے وقت اپنا غم نہ ظاہر ہر

کرے۔

پہلے باب میں امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی وہ روایت پیش کی ہے جس میں جنگ موت کے اندر زید بن حارثہ، عغفر بن ابی طالب اور عبداللہ بن رواحہ جو علی الترتیب اس جنگ کے کمانڈر تھے اور تینوں شہید ہو گئے۔ ان کی شہادت کی خبر سن کر آپ کو شدید دکھ ہوا اور اس کا اثر آپ کے چہرہ مبارک سے ظاہر ہو رہا تھا۔

دوسرے باب میں حضرت یعقوب علیہ السلام کے صبر کا ذکر ہے جو انہیں یوسف علیہ السلام کی جدائی سے پہنچا تھا۔ پھر حضرت ام سلمیم رضی اللہ عنہا کی اس حدیث کو پیش کیا ہے جس میں پچھے کی وفات پران کے صبر اور حسن انتظام کا ذکر ہے ابھی کچھ پہلے اس کا ذکر کیا جا چکا ہے۔ یہ دو باب قائم کر کے امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ یہ بتانا چاہتے ہیں کہ جیسے ہر چیز میں اعتدال بہتر ہے اسی طرح مصائب کے پیش آنے پر بھی اعتدال کا راستہ اختیار کرنا چاہئے۔ لہذا اگر کسی کو بڑی مصیبت لاحق ہوئی مثلاً موت اور ہلاکت کا واقعہ پیش آگیا تو اظہار غم میں حد سے تجاوز نہیں کرنا چاہئے کہ چھننا، چلانا، بال نوچنا، گریبان پھاڑنا، منہ پیٹنا شروع کر دے کیونکہ یہ حرام ہے۔ اور اتنا صبر و ثبات کا اظہار بھی نہ کرے کہ لوگ بے مرود اور سخت دل سمجھنے پیشیں یا یہ قیاس آرائی شروع کر دیں کہ اس موت سے اس کو خوشی ہوئی ہے۔ اس لئے صبر اور اظہار غم دونوں میں اعتدال کی راہ اختیار کی جائیگی۔

### تعزیتی کلمات

رسول اللہ ﷺ کا یہ معمول تھا کہ حالات اور ظروف کے لحاظ سے آپ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے گھروں پر اور ان کے ملنوں اور بیٹھکوں میں تشریف لے جایا

- کرتے تھے اور ان کے مسائل سنتے اور حل کرتے تھے۔ چنانچہ
- ۱۔ قبائل کے لوگوں میں ایک مرتبہ اختلاف ہو گیا تو آپ ان کا اذتلاف دور کرنے کے لئے قبائل کے شریف لے گئے۔ (صحیح بخاری / ۲۶۹۳)
  - ۲۔ عتبان بن مالک رضی اللہ عنہ نے نماز پڑھنے کے لئے اپنے گھر بلایا تو آپ تشریف لے گئے (بخاری / ۲۸۵)
  - ۳۔ آپ کی بیٹی حضرت زینب نے اپنے بیٹے کی بیماری میں آپ کو بلایا تو آپ تشریف لے گئے۔ (بخاری / ۳۸۳)
  - ۴۔ ام سلمہؓ کی وفات پر آپ حضرت ام سلمہ کے پاس تعزیت کے لئے تشریف لے گئے۔ (تفہیر ابن کثیر سورہ بقرہ، ج ۱)
  - ۵۔ بنو سلمہ قبیلے میں ایک صحابی عباد بن بشر کی وفات پر تعزیت کے لئے ان کے پاس تشریف لے گئے۔ (فتح الباری حدیث رحمہ ص / ۱۲۲)
- ان روایتوں سے معلوم ہوا کہ تعزیت کے لئے اہل میت کے پاس جانا اور ان کو تعزیتی کلمات کہنا جائز ہے اس سلسلہ میں صاحب تکفہ الاحوذی محدث مبارکبوریؒ کی مشہور کتاب ”کتاب الجنازہ“ سے مولانا ہی کی عبارت نقل کر دینا ہم کافی سمجھتے ہیں۔ عبارت لمبی ہے لیکن مفید ہے۔ تعزیت کے بیان میں فرماتے ہیں:
- ”مصیبت والوں کی تعزیت کرنا یعنی ان کو صبر کی تلقین کرنا اور تسلی دینا است ہے، تعزیت سے اہل مصیبت کے مغموم دلوں کو تسلی ہوتی ہے، اور ان کو صبر و سکون حاصل ہوتا ہے اور تعزیت کرنے والوں کو ثواب ملتا ہے، فرمایا رسول اللہ ﷺ نے جو مسلمان اپنے کسی بھائی کی مصیبت میں اس کی تعزیت کرے، تو اللہ تعالیٰ اس کو قیامت کے دن بزرگی کا خلہ پہنایا گا۔ روایت کیا اس کو ابن ماجہ نے۔
- تعزیت کی فضیلت میں اور بھی حدیثیں آئی ہیں، تعزیت کے واسطے کوئی

خاص الفاظ مقرر نہیں ہیں، ایسا مضمون ہونا چاہئے جس سے رنج و غم دور ہو اور صبر و تسلی حاصل ہو۔ تعزیت کے وقت میت کے واسطے دعا کرنا بھی آیا ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنی ایک صاحزادی کو جب کہ ان کا ایک لڑکا قضا کر گیا تھا، اس طرح تعزیت فرمائی کہ۔ اللہ تعالیٰ ہی کا تھا جو اس نے لے لیا، اور اسی کا ہے جو اس نے دیا، اور اس کے نزدیک ہر چیز کا ایک وقت مقرر ہے پس صبر کرنا چاہئے اور ثواب حاصل کرنا چاہئے۔ روایت کیا اس کو بخاری اور مسلم نے۔

یعنی لڑکا اللہ کی امانت تھا جو اس نے لے لیا، پس صبر کرنا چاہئے اور صبر کر کے ثواب حاصل کرنا چاہئے، اور اس لڑکے پر کیا موقوف ہے ہر ایک چیز کی ایک مدت مقرر ہے، پھر آخر اس کو فنا ہے۔ اور رسول اللہ ﷺ نے معاذ بن جبلؓ کو جب کہ ان کا لڑکا قضا کر گیا تھا اس طرح تعزیت کا خط لکھا۔

”بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ“ یہ خط ہے محمد رسول اللہ کی طرف سے معاذ ابن جبل کو، سلام علیک، میں اللہ کی حمد کرتا ہوں جس کے سوا کوئی معبد نہیں۔ اما بعد! پس اللہ تعالیٰ تمہارے لئے اجر زیادہ کرے اور تمہارے دل میں صبر ڈال دے، اور ہم کو اور تم کو صبر نصیب کرے۔ بلاشک ہماری جانیں، ہمارے مال اور ہمارے اہل اور ہماری اولاد اللہ تعالیٰ کی عمدہ بخششوں سے ہیں۔ اور اس کی عاریت دی ہوئی چیزوں سے ہیں، جن کی حفاظت اور نگہبانی کا ہم کو حکم کیا گیا ہے، ہم لوگ ان سے ایک مدت معین تک فائدہ اٹھاتے ہیں اور وہ ان کو وقت مقررہ پر لے لیتا ہے۔ پھر اس نے ہم لوگوں پر شکر کرنا فرض کیا ہے جب وہ دے، اور صبر کرنا فرض کیا ہے جب وہ بتلا کرے۔ پس تمہارا لڑکا اللہ تعالیٰ کی عمدہ بخششوں سے تھا اور اس کی عاریت دی ہوئی چیزوں سے، جس کی حفاظت اور نگہبانی کا تم کو حکم کیا گیا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے تم کو اس لڑکے سے بہت خوشی اور مسرت کے ساتھ ممتنع کیا اور تم سے اسکو اجر کثیر کے ساتھ لے لیا۔ جو بخشش اور

رحمت اور ہدایت ہے اگر تم ثواب لینا چاہو تو صبر کرو، ایسا نہ ہو کہ تمہاری بے صبری تمہارے اجر کو منڈا دے۔ پھر تم کون دامت اٹھانا پڑے اور یاد رکھو بے صبری کسی چیز کو لوٹا نہیں لاتی۔ اور نہ رنج و غم دور کرتی ہے، اور جو ہونا تھا سو ہو گیا۔ والسلام۔ (روایت کیا اس کو حاکم نے اور ابن مردویہ نے)

حضرت ابو بکرؓ کے پوتے قاسم بن محمد کی تعزیت میں محمد بن کعب القرظی نے جو مضمون بیان کیا تھا، اس کو یہاں لکھ دینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔ مؤطا امام مالک ص ۸۳ میں سعکی بن سعید سے روایت ہے کہ قاسم بن محمد نے کہا کہ میری ایک بیوی مرگئی تو محمد بن کعب القرظی تعزیت کے واسطے میرے پاس تشریف لائے اور یہاں کیا کہ بنی اسرائیل میں ایک شخص تھا جو فقیر، عالم، مجتهد اور عابد تھا اور اس کی ایک بیوی تھی جس پر وہ نہایت شیفتہ رہتا تھا اور بہت ہی محبت رکھتا تھا، اتفاق کہ اس کی وہ بیوی قضا کر گئی، پس وہ عابد نہایت ہی مغموم ہوا، اور اس درجہ اس کو رنج و غم ہوا کہ ایک گھر میں خلوت نہیں ہو گیا۔ اور اندر سے گھر کو مقفل کر لیا۔ اور لوگوں سے ملنا جتنا بالکلیہ ترک کر دیا، کوئی شخص اس کے پاس نہیں جا سکتا تھا، عابد کا یہ واقعہ سن کر ایک عورت آئی اور کہا کہ عابد سے مجھے ایک ضرورت ہے، ان سے مجھے ایک فتویٰ پوچھنا ہے مگر میں ان سے بالمشافہ اور وہ برو ہو کر پوچھوں گی، بجز اس کے میری تشغیل نہیں ہو گی، عابد کے دروازے پر جتنے لوگ تھے وہ تو چلے گئے مگر یہ عورت بیٹھی رہ گئی، اور کہا کہ بغیر پوچھنے میں کسی طرح مل نہیں سکتی۔ کسی نے عابد سے کہا، ایک عورت آپ سے کوئی فتویٰ پوچھنے آتی ہے اور آپ سے وہ بالمشافہ پوچھنے کسی طرح جانے کو نہیں کہتی۔ عابد نے کہا اچھا اس کو آنے کی اجازت دے دو۔ پس وہ عابد کے پاس آئی اور کہا کہ میں آپ سے ایک فتویٰ پوچھنے آتی ہوں۔ عابد نے کہا وہ کیا ہے؟ عورت نے کہا میں نے اپنی ایک پڑوسن سے ایک

زیور عاریت لیا تھا اور اس کو ایک زمانے تک میں خود بھی پہنچی اور غیر کو بھی پہنچنے کو دیتی تھی، اب وہ پڑوسن اپنا زیور مجھ سے طلب کرتی ہے، تو کیا میں اس کا زیور اس کو دیوں؟ عابد نے کہا ہاں والله اس کا زیور اس کو دیدے۔ عورت نے کہا اس کا زیور تو میرے پاس ایک زمانے تک رہ چکا ہے۔ عابد نے کہا! تب تو اور زیادہ ضرورت ہے کہ تو اس کا زیور اس کو دیدے عورت نے کہا!

حضرت! اللہ تعالیٰ آپ پر حرم کرے اللہ تعالیٰ نے ایک چیز آپ کو عاریت دی تھی، پھر اس نے اپنی چیز لے لی۔ تو اس پر آپ اتنا غم کرتے ہیں؟ حالانکہ اللہ تعالیٰ اپنی چیز کا آپ سے زیادہ حقدار ہے۔ عورت کا اتنا کہنا تھا کہ عابد چونکہ پڑا اور متنبہ ہو گیا۔ اور عورت کی اس بات سے اس کو بہت لفغ ہوا۔

(”کتاب البخاری“، محدث مبارکبوری۔ ص ۹۲-۹۵)

تعزیت کے لئے مذکورہ کلمات بہت مناسب اور بہتر ہیں ان کے ساتھ حضرت ام سلیم، حضرت نسب، حضرت فاطمہ اور حضرت خسرو رضی اللہ عنہم کے واقعات کو بھی بیان کیا جا سکتا ہے۔ خسرو کے واقعہ کو چھوڑ کر تمام واقعات صحیح بخاری سے منقول ہیں اور ان میں تعزیت کا کافی سامان موجود ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں کتاب و سنت کا قیمع بنائے اور بدعاوں و خرافات سے محفوظ رکھے آمین۔



# وضوء اور غسل کیسے کریں؟

نکات!

- (۱) شریعت میں طہارت کا مقام۔
- (۲) طہارت کس چیز سے حاصل کی جائے؟
- (۳) پانی کب ناپاک ہوتا ہے
- (۴) نجاست دور کرنے کا طریقہ۔
- (۵) وضوء کی مشروعیت۔
- (۶) وضوء کا طریقہ۔
- (۷) نوافض وضوء۔
- (۸) جن چیزوں سے وضوء نہیں ٹوٹتا۔
- (۹) غسل کب واجب ہوتا ہے؟
- (۱۰) غسل کے آداب۔
- (۱۱) کیا عورت اپنی چوٹی کھولے ہوگی؟
- (۱۲) غسل میں کتنا پانی استعمال کریں؟
- (۱۳) مردے کا غسل۔

## شریعت میں طہارت کا مقام:

پا کی، طہارت اور صفائی و سترہائی ایک فطری چیز ہے، ہر شخص صاف سترے ماحول کو پسند کرتا ہے، گندگی اور نجاست سے گھن کرتا ہے، صفائی اور پا کیزگی پر خوشنگوار

زندگی اور صحت عامہ کا انحصار ہے، صفائی کا تعلق جسم اور کپڑے سے ہو یا مکان اور صحن سے ہو ہر جگہ مطلوب اور مقصود ہے، صحت عامہ کی بقاء کیلئے حکومتیں بڑے بڑے منصوبے بناتی ہیں اور کثیر قریں خرچ کرتی ہیں، جبکہ شریعت اسلامیہ نے طہارت کو فرض عین اور نصف ایمان قرار دیا ہے، طہارت کی اہمیت کے بارے میں اسلام نے جو تعلیم پیش کی ہے، اس سے اوپر کا تصور نہیں کیا جاسکتا ہے۔ چند آیتیں اور حدیثیں سماعت فرمائیں۔

(۱) اللہ عزوجل کا ارشاد ہے:

﴿وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَابَاتِ﴾ (اعراف: ۷۵)

اور وہ (نبی) ان کے لئے پاکیزہ چیزوں کو حلال کرتا ہے اور گندی چیزوں کو ان پر حرام کرتا ہے۔

کھانا پینا انسان کی سب سے بڑی ضرورت ہے اگر انسان دانہ، پانی نہ پائے تو زندہ نہیں رہ سکتا۔ اب کون سا کھانا کھا کر انسان اپنی زندگی کو بچائے اور کون سا کھانا ہمارے پیٹ میں نہ جائے، اس کا ایک معیار قرآن کریم نے ہمیں یہ بتایا ہے جو چیز پاکیزہ ہو اور طیبات کی قبلیں سے ہو وہ حلال ہے اس کو کھا سکتے اور پی سکتے ہیں اور جو کھانا گندگی اور خبائش کی قبلیں سے ہو وہ حرام ہے اس کو نہیں کھا سکتے۔

نا آپ نے انسان کی جو سب سے بڑی ضرورت ہے اس میں طیبات اور پاکیزہ چیزوں کو حلال رکھا گیا ہے، گندی اور بخس چیزوں سے بچا ہے اس لئے ان کو حرام کر دیا گیا ہے۔

طہارت کے موضوع کو اللہ تعالیٰ نے متعدد آیتوں میں مختلف ناحیوں سے واضح کیا ہے۔ کسی آیت میں اللہ تعالیٰ پاکی اور طہارت اختیار کرنے کا حکم دے رہا

ہے، اور کسی آیت میں پاک رہنے والوں سے اپنی محبت کا اظہار کر رہا ہے اور کسی آیت میں ان کی تعریف کر رہا ہے۔ ارشاد ہے۔

**﴿هُوَ إِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطْهُرُوا﴾** (انہ ۲۰)

اگر تم حالت جنابت میں رہو تو پاکی حاصل کرو (غسل کرو)۔

**﴿فَاغْتَرِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلَا تَقْرُبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ﴾**

(بقرہ: ۲۲۲)

حیض کی حالت میں تم عورتوں سے دور رہو، ان کے قریب مت جاؤ یہاں تک کہ پاک ہو جائیں۔

**﴿فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ﴾**

(توبہ: ۱۰۸)

اس میں ایسے لوگ ہیں جو خوب پاک رہنے کو پسند کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ بھی خوب پاک رہنے والوں کو پسند کرتا ہے۔

**﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَرُ، وَالرُّجَزُ فَاهْجُرُ﴾** (المدثر: ۵-۳)

اپنے کپڑوں کو پاک رکھو اور گندگی سے دور رہو۔

یہ چند آیتیں آپ کو سنائی گئی ہیں ان کے علاوہ بہت ساری آیتیں قرآن کریم میں ایسی ہیں جو پاکی اور طہارت کی ترغیب دیتی ہیں۔ قرآن کے ساتھ آپ حدیث رسول کا تتبع کریں، نبی کریم ﷺ کی سیرت طیبینہ کا مطالعہ کریں تو معلوم ہو گا کہ آپ ﷺ کی پوری زندگی نفاست اور نظافت سے تعبیر تھی، گندگی اور نجاست تو دور کی بات ہے معمولی سی مہک اور بساندھ بھی آپ کو برداشت نہیں تھی۔

آپ کو واقعہ یاد ہو گا کہ صرف اتنی شکایت پر کہ شہد سے مغافیر کی بو آ رہی

ہے۔ آپ نے فرمایا؟ آج سے اس شہد کا شربت نہیں پیوں گا۔ آپ کو کھانا میش کیا گیا اس میں ایسی بزری تھی جس سے کچھ مہک آ رہی تھی، آپ نے ہاتھ کھینچ لیا۔ صالحہ کرام نے دیکھا آپ نہیں کھار ہے ہیں تو انہوں نے بھی کھانے میں تامل کیا۔ آپ نے ارشاد فرمایا:

”كُلُّ فَلَانٍ أُنْأِجِي مَنْ لَا تَنْأِحِي“ (صحیح بخاری / ۷۲۵۹)

تم کھاؤ! اس لئے کہ میں اس (فرشتے) سے سرگوشی کرتا ہوں جس سے تم نہیں کرتے۔

آپ نے کچھ پیاز اور ہنس کھا کر مسجد میں آنے سے منع کر دیا۔

”مَنْ أَكَلَ مِنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ يَعْنِي الثُّومَ فَلَا يَقْرَبَنَّ مَسْجِدَنَا“

(صحیح بخاری، اذان / ۸۵۳)

یعنی جو شخص کپاہنس کھائے وہ ہماری مسجد کے قریب نہ آئے۔

آپ اپنی امت کو نفاست کی تعلیم دیتے ہوئے فرماتے ہیں ”لَا وَلَا أَنْ

أَشْقَى عَلَى أُمَّتِي أَوْ عَلَى النَّاسِ لَا مَرْتَهِمْ بِالسَّوَابِ مَعَ كُلِّ صَلْوةٍ“

(صحیح بخاری، جمعہ / ۸۸۷)

اگر میری امت پر مشقت کا خوف نہ ہوتا تو میں ہر نماز کے ساتھ مساوک کرنے کا حکم دیتا۔

صفائی اور پاکی کے پیش نظر جنہی اور حافظہ کو غسل کا حکم دیا گیا، ہر نماز کیلئے وضوء کی، جگہ کی اور بدن کی پاکی کی شرط رکھی گئی۔ پیشتاب اور پاکخانہ کے بعد پانی یا کم از کم ڈھیلا استعمال کرنے کا حکم دیا گیا، صحیح مسلم کی روایت ہے اللہ کے نبی ﷺ نے ارشاد فرماتے ہیں ”الظُّهُورُ شَطَرُ الْإِيمَان“ (صحیح مسلم، طہارت) پاکی آدھا

ایمان ہے۔ یہ روایت الفاظ کے معمولی فرق کے ساتھ حدیث کی مختلف کتابوں میں موجود ہے۔

غور فرمائیے! اسلام میں طہارت کی کتنی زیادہ تاکید ہے، زندگی کے تمام مراحل میں پاکی کا دخل ہے، دل کی پاکی زبان کی پاکی، خیالات کی پاکی، احساس و شعور کی پاکی، جسم کی پاکی، لباس کی پاکی، مکان کی پاکی، قول فعل کی پاکی، نظام اور دستور کی پاکی، معاملات اور لین دین کی پاکی، اکل و شرب کی پاکی، نجاستوں اور گندگیوں سے پاکی، کہاں پاکی اور طہارت کی ضرورت نہیں ہے؟ ایک مومن کی زندگی کا ہر لمحہ آسمان کے پانی کی طرح پاک اور مشک و عنبر کی طرح معطر ہونا چاہئے۔

### طہارت کس چیز سے حاصل کی جائے:

طہارت کی دو صورتیں ہیں۔ ایک تو یہ کہ آپ پاک ہیں آپ کا کپڑا پاک ہے، غسل کی ضرورت نہیں ہے لیکن مزید نفاست اور نظافت کیلئے آپ غسل کر رہے ہیں یا کپڑا دھور ہے ہیں۔

دوسری صورت یہ ہے کہ آپ ناپاک ہیں مثلاً جنسی ہیں یا عورت حیض و نفاس سے ہے یا آپ کے کپڑے اور بدن پر کوئی نجاست لگی ہوئی ہے۔ دونوں صورتوں میں طہارت کیلئے اصل پانی ہے۔ جنابت، حیض و نفاس یا بحض نفاست کا غسل ہو ہر حال میں پانی ہی استعمال کیا جائے گا۔ بصورت مجبوری تینم کی اجازت ہے۔ یہاں اس سے بحث نہیں ہے۔

الله عز وجل کا ارشاد ہے:

﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوراً﴾ (الفرقان: ٢٨)

اور ہم نے آسمان سے پانی اتارا جو پاک ہے پاک کرنے والا ہے۔

دوسری جگہ ارشاد فرمایا:

﴿وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مَنِ الْعَائِطٍ

أَوْ لَامَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَبَيَّمُوا صَعِيداً طَيْباً﴾ (النساء: ٣٣)

اگر تم بیمار ہو یا سفر میں ہو، یا پیشتاب پاکخانے سے نکلے ہو یا عورتوں سے جماع کئے ہو اور (پاکی حاصل کرنے کیلئے) پانی نہ پاؤ تو پاک مٹی کا قصد کرو (تیم کرلو)۔

ایک تیسری آیت میں اللہ سبحانہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَيَنْزَلُ عَلَيْكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لَيُظَهِّرَ كُمْ بِهِ﴾ (انفال: ١١)

اور آسمان سے تم پر پانی بر سار ہاتھا تاکہ اس کے ذریعہ تم کو پاک کر دے۔

تینوں آیتوں کے اندر اللہ تعالیٰ نے پانی کو پاکی کی اصل قرار دیا ہے، پانی خود پاک ہے اور پاک کرنے والا ہے، اگر پانی نہ ملے یا ملے لیکن نہانے، دھونے اور وضوء کرنے میں استعمال کریں تو پہنچنے کیلئے نہیں ملے گا۔ ایسی مجبوری کی صورت میں پاک مٹی سے طہارت حاصل کرنے (تیم) کی اجازت ہے۔

یا نی کب نایا ک ہوتا ہے؟

ہر پانی سے پاکی نہیں حاصل کی جاسکتی پانی کی مختلف قسمیں ہیں کچھ پانی تو

ایسا ہوتا ہے جو خود پاک ہوتا ہے اور پاک کرنے والا ہوتا ہے مثلاً بارش کا پانی، برف اور اولے کا پانی، ندی اور تالاب کا پانی، کنوئیں کا پانی، نہل اور بورنگ کا پانی، یہ سب

پانی خود پاک اور پاک کرنے والا ہے۔

کچھ پانی ایسا ہوتا ہے جس میں کسی پاک چیز کی آمیزش ہوتی ہے اس لئے وہ خود تو پاک ہوتا ہے لیکن پاک کرنے والا نہیں ہوتا۔ آپ اس سے پاکی حاصل کرنا چاہیں تو نہیں کر سکتے، اس سے مطلق پانی کا نام سلب ہو جاتا ہے۔ مثلاً رنگائی کا پانی، صابن کا پانی، گلاب کا پانی، آٹے کا پانی وغیرہ۔ چونکہ اس قسم کا پانی خالص نہیں ہوتا اس لئے اس سے پاکی نہیں حاصل کر سکتے اگرچہ خود پاک ہے۔

پانی کی ایک تیسری صورت یہ ہے کہ اس میں نجاست اور گندگی پڑ گئی ہوا یہی صورت میں دیکھا جائیگا کہ وہ پانی تقریباً ڈھائی سولیٹر سے کم ہے یا زیادہ؟ اگر ڈھائی سولیٹر سے کم ہے تو نجاست پڑنے سے پورا پانی گندہ ہو جائیگا، اس سے آپ پاکی نہیں حاصل کر سکتے، وضو نہیں کر سکتے اور کپڑا نہیں دھو سکتے۔

اور اگر پانی ڈھائی سولیٹر سے زیادہ ہے تو اس میں تفصیل ہے وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے پانی میں تین وصف رکھا ہے: رنگ، بو، مزا، نجاست پڑنے کے بعد دیکھا جائیگا کہ تینوں وصفوں میں سے کوئی وصف بدلا ہے یا نہیں؟ اگر نہیں بدلا ہے تو پانی پاک ہے اور پاک کرنے والا ہے، آپ اس سے طہارت حاصل کر سکتے ہیں۔ اور اگر نجاست کی وجہ سے کوئی وصف بدل گیا ہے مثلاً پانی میں بدبو پیدا ہو گئی ہے یا اس کا مزایا اس کا رنگ بدل گیا ہے تو پانی ناپاک مانا جائیگا اور آپ اس سے طہارت نہیں حاصل کر سکتے۔ دلیل امت کا اجماع اور امام زہری کا یہ قول ہے جس کو امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے نقل فرمایا ہے: «لَا يَأْتِي سِيَّارَةً مَالَمْ يُعَيِّرَهُ طَعْمٌ أَوْ رِيحٌ أَوْ لَوْنٌ» (صحیح بخاری، کتاب الوضوء: باب ۲۷) پانی کے استعمال کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے جب تک کہ اس کا مزہ، بو اور رنگ نہ بدل جائے۔

نجاست دور کرنے کے طریقے:

ابھی آپ کو بتایا گیا کہ نجاست دور کرنے کا اصل طریقہ پانی ہے۔ لیکن پانی نہ ملنے کی صورت میں پاک مٹی سے قیم کر کے پاکی حاصل کرنے کی شریعت نے اجازت دی ہے، اس کے علاوہ بھی نجاست دور کرنے اور پاکی حاصل کرنے کے بعض دوسرے طریقے حدیث میں بتائے گئے ہیں۔ مثلاً آپ کے جو تے میں نجاست لگی ہو تو پانی سے دھونا ضروری نہیں ہے، پاک زمین پر گڑ دینے سے جوتا پاک ہو جائیگا۔ عورتوں کا دامن لمبا ہوتا ہے اگر کسی ناپاک جگہ سے ان کا گذر ہوا وردامن ناپاک زمین سے مس ہو جائے اور ظاہری نجاست نہ لگی ہو تو دھونا ضروری نہیں، بعد میں پاک زمین پر گھست جانے سے پاک ہو جائیگا۔ چھونا لڑکا ہے جو ابھی کھانا نہیں کھاتا ہے، اگر آپ کے اوپر پیشاب کر دے تو کپڑے کا دھونا ضروری نہیں، پانی کا چھینٹا مار دینے سے کپڑا پاک ہو جائیگا۔ منی ناپاک ہے لیکن اگر گاڑھی اور خشک ہے تو کھرچ دینے سے پاک ہو جائے گی۔ یہ جتنے مسائل بتائے گئے ہیں، وہ سب حدیث سے ثابت ہیں اور جب حدیث سے ثابت ہیں تو آپ کی عقل تسلیم کرے یا نہ کرے ایمان کا تقاضا ہے کہ اس کو تسلیم کیجئے، اللہ اور اس کے رسول کے فرمان کے سامنے سر تسلیم ختم کرنے کا نام اتباع سنت ہے۔

وضوء کی مشروعیت:

وضوء ان فرائض میں سے ہے جن کا حکم پہلے اور آیت بعد میں اتری ہے۔ اس لئے کہ وضوء کا حکم سورہ مائدہ کی آیت نمبر ۶ میں ہے اور سورہ مائدہ نماز کی فرضیت کے بہت بعد مدینہ میں نازل ہوئی ہے سورہ مائدہ کی آیت کریمہ یہ ہے۔

﴿بِاٰئُهَا الَّذِينَ آمُنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلٰةٍ فَاغْسِلُو اٰوْ جُوہِکُمْ وَأَيْدِیکُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بُرُؤُوسَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾

ترجمہ! اے ایمان والوجب تم نماز کیلئے انھو تو اپنے چھروں کو اور اپنے ہاتھوں کو کہنی سمیت دھلو، اور اپنے سروں کا مسح کر لو اور اپنے پاؤں کو گھٹی سمیت دھلو (المائدہ: ۲۶)

چند حدیثیں بھی سماعت فرمائیں جن میں اللہ کے نبی ﷺ نے وضوء کی مشروعیت اور فضیلت بیان فرمائی ہے: ”لَا تُنْقِبِ صَلٰوةً مَنْ أَخْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأْ“ جس کا وضوء ٹوٹ جائے اس کی نماز نہیں قبول کی جائیگی یہاں تک کہ وضوء کر لے۔ (صحیح بخاری، کتاب الوضوء، ۱۳۵)

وضوء کے نشان سے قیامت کے دن اعضاء وضوء چک رہے ہوں گے۔ (صحیح بخاری/۱۳۶) پانی کے قطروں کے ساتھ اعضاء وضوء سے صادر ہونے والے گناہ جھپڑ جاتے ہیں۔ (موطانا مالک، جامع ترمذی)

### وضوء کا طریقہ:

وہ وضوء جو شریعت کو مطلوب ہے اس کی پوری کیفیت حدیث نبوی میں موجود ہے لیکن لوگ وضوء کرنے میں افراط اور تغیریط سے کام لیتے ہیں اس لئے وضوء کا جو طریقہ بتایا جا رہا ہے اسے دھیان سے نہیں اور اس کو سنت جان کر عمل کریں۔

(۱) وضوء میں نیت ضروری ہے۔ دلیل! اللہ کے رسول ﷺ کی حدیث ”إِنَّمَا الْأَعْمَالَ بِالنِّيَّاتِ“ ہے۔ ہر شرعی عمل کیلئے نیت ضروری ہے اور وضوء بھی ایک شرعی عمل ہے اس لئے وضوء کیلئے پہلے نیت ضروری ہے۔

(۲) اگر ممکن ہو تو مساوک کرنا۔ دلیل! ”لَوْلَا أَنْ أَشْقَى عَلٰى أَمْثَى لَأَمْرَتُهُمْ“

- بالسوک عند کل صلوٰۃ، اگر انی امت پر مجھے مشقت کا خوف نہیں ہوتا تو میں ہر نماز کے وقت سواک کرنے کا حکم دیتا۔ (صحیح بخاری، باب السواک)
- (۳) پہلے دونوں ہاتھیوں کو دھونا۔
  - (۴) کلی کرنا۔
  - (۵) ناک میں پانی چڑھانا اور ناک جھاڑنا۔
  - (۶) چہرہ دھونا (کان کی لوٹک)۔
  - (۷) دونو ہاتھوں کو کہنی سمیت دھونا۔
  - (۸) پورے سر کا مسح کرنا۔
  - (۹) نخنوں سمیت دونوں پاؤں کو دھونا۔
  - (۱۰) دلیل! سب کی دلیل صحیح بخاری کی یہ حدیث ہے۔

حرمان مولی عثمان کہتے ہیں کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے پانی کا برتن مانگا اور اس سے پانی انڈیل کرتین بار دنوں ہاتھ دھوئے، پھر دیاں ہاتھ پانی میں ڈال کر پانی لیا اور تین بار کلی کیا اور ناک جھاڑا، پھر تین بار چہرہ دھویا، پھر تین بار کہنی سمیت دونوں ہاتھ دھوئے، پھر پورے سر کا مسح کیا، پھر اپنے دونوں پاؤں کو نخنوں سمیت تین بار دھویا، اس کے بعد کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ جو شخص میرے اس وضوے کی طرح وضوء کرے، اس کے بعد حضور قلب سے دور کعت نماز پڑھے تو اس کے پچھلے گناہ معاف کر دیئے جائیں گے۔ (صحیح بخاری، باب الوضوء ثابت ۱۵۹)

اعضاء و ضوء کو ایک بار دو بار اور تین بار دھونا صحیح حدیثوں سے ثابت ہے۔ اس لئے تینوں پر عمل کرنا جائز ہے، سر کے مسح کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے لیکن امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے ”باب مسح الرأس مرتة“ قائم کر کے یہ اشارہ کر دیا

کہ سر کا سچ ایک بار راجح ہے۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے وضوء کرنے کے بعد اس وضوء کو رسول اللہ ﷺ کا وضوء قرار دیا اس لئے اس وضوء کے اندر جتنے اعمال کا ذکر ہے وہ رسول اللہ ﷺ کا عمل ہے اس لئے ان پر عمل کرنا ضروری ہے۔ نیت اور مسوأک کی دلیل پہلے دیدی گئی ہے اور باقی تمام اعمال کی دلیل حضرت عثمان کی حدیث میں موجود ہے۔

(۱۰) داڑھی کا خالا کرنا۔ دلیل! ”عن عثمان بن عفانَ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يُخَلِّلُ لِحِيَتَهِ“ حضرت عثمان بن عفان سے روایت ہے کہ نبی ﷺ (وضوء میں) اپنی داڑھی کا خالا کرتے تھے۔ (جامع ترمذی/باب تخلیل اللحیة)

(۱۱) انگلیوں کے درمیان خالا کرنا۔ ”قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا تَوَضَّأَ فَخَلَّ الْأَصَابِعَ“ جب تم وضوء کرو تو انگلیوں کے درمیان خالا کرو۔

(جامع ترمذی، باب تخلیل الأصابع)

دیکھا جاتا ہے کہ بعض لوگ وضوء میں بڑی جلد بازی سے کام لیتے ہیں، اعضاء وضوء پر صرف پانی بہالینا کافی سمجھتے ہیں، اس کو ملنا اور رکڑنا ضروری نہیں سمجھتے، حالانکہ عبادت کیسا تھا وضوء سے انتقاء اور صفائی بھی مقصود ہے، آپ جانتے ہیں کہ وضوء میں وہی اعضاء دھونے جاتے ہیں جو عموماً کھلے رہتے ہیں پورا جسم تو کپڑے میں ڈھکا رہتا ہے لیکن اعضاء وضوء جتنے ہیں وہ کھلے رہتے ہیں، اس لئے ان پر گرد اور میل پٹھنے کا زیادہ امکان رہتا ہے، وضوء کے ذریعہ ان کی صفائی مقصود ہوتی ہے اگر صرف پانی بہانے پر اکتفاء کیا جائے تو مقصد نہیں حاصل ہوگا۔

حدیث میں نبی کریم ﷺ نے فرمایا ہے کہ قیامت کے دن میری امت کی

خاص پہچان یہ ہو گی کہ امت کے اعضاء و ضوء، وضوء کی وجہ سے حمکتے ہوں گے۔ اس لئے وضوء میں تین باتوں کا خاص خیال رکھنا چاہئے۔ دلک یعنی مل کر دھونا، اس باع یعنی کمل دھونا، اطالبت یعنی جہاں تک دھونا فرض ہے اس سے آگے بڑھا کر دھونا تاکہ قیامت کے دن اعضاء و ضوء دور تک حمکتے رہیں۔

وضوء کے بیان میں ایک لفظ آتا ہے ”استئاق“، یعنی ناک میں پانی چڑھانا۔ اس کے بارے میں خصوصیت سے حکم ہے کہ ناک میں پانی چڑھانے میں مبالغہ سے کام لو، بعض لوگوں کو دیکھا جاتا ہے کہ وہ صرف ناک سے پانی لگانا کافی سمجھتے ہیں ناک میں پانی گیا نہیں اس کا کوئی اہتمام نہیں کرتے، حالانکہ استئاق کا مطلب ہے ناک میں پانی کھینچنا۔ وضوء میں اس کا بھی خیال رکھنا ضروری ہے۔

وضوء کرتے وقت پچھوگ دعا میں پڑھتے رہتے ہیں، ہر عضو کی الگ الگ دعا پڑھتے ہیں، کلی کرنا ہو چہرہ دھونا ہو، ناک میں پانی ڈالنا ہو حالانکہ کسی عضو کیلئے کوئی مخصوص دعا ثابت نہیں ہے، بعض دعا میں جو منقول ہیں وہ نہایت ضعیف ہیں۔ ہاں وضوء کے بعد دعاء پڑھنے کا ثبوت ہے اس لئے وضوء کے بعد یہ دعا پڑھنی چاہئے۔

أَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَةٌ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِينَ.

(جامع ترمذی، باب ما یقال بعد الوضوء)

امام مسلم نے بھی اس حدیث کو اپنی صحیح میں نقل فرمایا ہے، لیکن اس میں ”اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِينَ“ کا اضافہ نہیں ہے، جامع ترمذی میں یہ اضافہ ہے اور امام ترمذی نے کہا ہے کہ اس حدیث کی سند میں اضطراب ہے، لیکن شیخ البانی نے کہا ہے کہ یہ اضطراب مرجوح ہے۔

(ارہا، الغلیل ج اصل ۱۳۵ رقم ۹۶)

پہلے بتایا جا پکا ہے کہ پانی اللہ کی بہت بڑی نعمت ہے، اسی پر تمام زندگیوں کا انعام ہے، انسان اور جانور ہوں یا درخت اور پودے سب کی زندگی پانی کے وجود سے قائم ہے۔ اس لئے اللہ کی اس نعمت کی قدر اور حفاظت کرنی چاہئے اور وضوء میں کم سے کم پانی خرچ کرنا چاہئے۔ اللہ کا فضل اور احسان ہے کہ جیسے جیسے وقت گذرتا جا رہا ہے فرانخی اور کشادگی بڑھتی جا رہی ہے۔ پہلے مساجد میں وضوء کے لئے لوٹا اور ذہب استعمال ہوتا تھا اور پانی کم خرچ ہوتا تھا اور اب اکثر مساجد میں ننکی اور نل کا انتظام ہو گیا ہے، بڑی آسانیاں پیدا ہو گئی ہیں لیکن افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ بعض لوگ وضوء کرنے بیٹھیں گے تو ان کھول دیں گے اور جب تک وضوء کرتے رہیں گے علی طول پانی گرتا رہتا ہے۔ وضوء میں جہاں ایک مد پانی کا ضایع ہے، نبی کریم ﷺ وضوء میں ایک مد (ایک لیٹر) پانی استعمال کرتے تھے اس اسراف سے بچنے کیلئے ضروری ہے کہ ہر بار پانی لینے کے بعد ٹوٹی بند کر دی جائے۔

### نواقض وضوء:

وضوء کرنے کا طریقہ آپ کو بتایا گیا۔ اب آپ کو یہ بتایا جا رہا ہے کہ وضوء کن چیزوں سے ٹوٹتا ہے اور تازہ وضوء کرنا پڑتا ہے۔ حدیث کی روشنی میں ایسی چار چیزیں ہیں جن سے وضوء ٹوٹ جاتا ہے۔

(۱) پیشاب اور پاخنانہ کے راستے سے کوئی چیز خارج ہو جائے تو وضوء ٹوٹ جائیگا۔ مثلاً پیشاب اور پاخنانہ، ہوا، خون، منی، نمی، ودی وغیرہ کا خارج ہونا۔  
ویل! اللہ کا یہ قول ہے۔ (أَوْجَاءَ أَحَدَ مِنْكُمْ مِنَ الْعَائِطِ) یا تم سے کوئی

پیشاب یا پختانہ سے آئے۔ اور اللہ کے رسول ﷺ کی یہ حدیث ہے "لَا تُقْبِل صَلَوةً مَنْ أَحَدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأ"۔

(صحیح بخاری، الوضوء، باب لا تقبل صلوٰة بغير طهور / ۱۳۵)

جس شخص نے حدث کیا تو اللہ تعالیٰ اس کی نماز قبول نہیں کرتا یہاں تک کہ وضوء کر لے۔ اس کے علاوہ اور بھی دلیل ہیں۔

(۲) لیٹ کر سو جانے، یا گہری نیندا اور گہری یہوٹی سے وضوء ٹوٹ جاتا ہے۔ دلیل نبی ﷺ کی یہ حدیث ہے۔ "قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنَّ الْوَضُوءَ لَا يَجِدُ إِلَّا عَلَى مَنْ نَامَ مُضطَرَّجًا" بیشک جو شخص لیٹ کر سو جائے اس پر وضوء واجب ہے۔

(جامع ترمذی، باب الوضوء من النوم)

(۳) کسی کپڑے وغیرہ کے آڑ کے بغیر شرماگاہ کے چھونے سے وضوء ٹوٹ جاتا ہے۔ دلیل "إِذَا مَسَّ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ فَلْيَتَوَضَّأْ" جب کوئی اپنی شرماگاہ چھو دے تو اس کو وضوء کرنا چاہئے۔ (مشکوٰۃ، بحوالہ موطا)

(۴) اوٹ کا گوشت کھانے سے بھی وضوء ٹوٹ جائیگا کیا ہو یا پا۔ دلیل "سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ الْوُضُوءِ مِنْ لَحْوِ الْإِبْلِ فَقَالَ تَوَضَّؤَا مِنْهَا" نبی ﷺ سے پوچھا گیا کہ کیا اوٹ کا گوشت کھانے سے وضوء کرنا ہے؟ آپ نے فرمایا: ہاں! اس کی وجہ سے وضو کرو۔

(جامع ترمذی، باب الوضوء من لحوم الابل)

### جن چیزوں سے وضوء نہیں ٹوٹتا:

کچھ ایسی چیزوں ہیں جن کے بارے میں مشہور ہو گیا ہے کہ ان سے وضوء ٹوٹ جاتا ہے حالانکہ ان کے ناقص وضوء ہونے پر کوئی قابل اعتماد دلیل نہیں پائی جاتی مثلاً۔

(۱) شافعیہ کے نزدیک مشہور ہے کہ بغیر کسی کپڑے وغیرہ کے آڑ کے عورت کو چھونے سے ٹوٹ جاتا ہے۔ حالانکہ عورت کو چھونے سے وضوء نہیں ٹوٹتا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں!

”أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبْلَ بَعْضِ نِسَاءٍ هُنَّ خَرَجْنَ إِلَى الصَّلَاةِ وَلَمْ يَتَوَضَّأْ“

(جامع ترمذی، طہارہ۔ باب ترك الوضو من القبلة)

نبی ﷺ نے اپنی ایک بیوی کا بوسہ لیا اور نماز کے لئے نکل گئے، وضوء نہیں کیا۔

(۲) حفییہ کے نزدیک مشہور ہے کہ بدن کے کسی حصہ سے خون بہہ جائے تو وضوء ٹوٹ جائیگا۔ حالانکہ یہ مسئلہ ثابت نہیں ہے۔ وضوء نہیں ٹوٹتا۔ دلیل یہ ہے۔ ”مَازَ الْمُسْلِمُونَ يُصَلُّونَ فِي جِرَاحَاتِهِمْ“ (صحیح بخاری، الوضوء، باب من لم ير الوضوء الا من المخرجين)

جنگوں میں مسلمانوں کو زخم آتا تھا اور اسی حالت میں مسلمان نماز پڑھتے رہتے تھے (تموار اور نیزہ کا زخم ایک دنروز میں اچھا نہیں ہوتا ظاہر ہے نماز تو چھوڑی نہیں جائیگی اسی حالت میں نماز پڑھتے رہیں گے)

(۳) الٹی ہونے سے وضوء نہیں ٹوٹتا۔ منہ بھر کر ہو یا کم۔ ٹوٹنے کی کوئی دلیل نہیں۔

(۴) قہقہہ لگا کر ہٹنے سے وضوء نہیں ٹوٹتا۔ نماز کے اندر قہقہہ لگانا ناقض وضوء ہے احتف کا یا ایک عجیب مسئلہ ہے وہ کہتے ہیں کہ نماز کے اندر قہقہہ لگانا ناقض وضوء ہے اور نماز کے باہر ناقض نہیں ہے۔ حالانکہ جو چیز ناقض ہو گی وہ ہر حال میں ناقض ہو گی، نماز کے اندر ہو یا باہر۔ قہقہہ سے وضوء ٹوٹنے پر کوئی دلیل نہیں ہے

(۵) مرد کو غسل دینے سے وضوء نہیں ٹوٹتا۔ اس لئے کہ ٹوٹنے کی کوئی دلیل نہیں ہے۔

(۶) حدث کا شک پیدا ہو جانے سے وضو نہیں ٹوٹتا۔ جب تک کہ وضو ٹوٹنے کا یقین نہ ہو جائے۔ دلیل! ”لَا يَنْصَرِفُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ صَوْتاً أَوْ يَجِدَ رِيحًا“  
 (صحیح بخاری، الوضوء، باب لا یتوضاً مِن الشک، ۱۳۷)  
 یعنی حدث کے شک، شبھے میں نماز نہیں چھوڑنی چاہئے، یہاں تک کہ آواز سن کر یا مہک پا کر حدث کا یقین ہو جائے۔

### غسل کب واجب ہوتا ہے؟

غسل کا مطلب ہے پورے بدن پر پانی ڈالنا، دلیل اللہ تعالیٰ کا ی قول ہے۔  
 (۱) ”وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطْهَرُوا“ اگر تم حالت جنابت میں ہو تو پا کی حاصل کرو۔ (غسل کرو) (ماائدہ، ۶)

(۲) ﴿فَاغْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيطِ وَلَا تَقْرِبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ﴾  
 (بقرہ، ۲۲۲)

حیض کی حالت میں عورتوں سے دور رہو، ان کے قریب نہ جاؤ۔ یہاں تک کہ پاک ہو جائیں۔

چار صورتوں میں غسل کرنا واجب ہے۔

(۱) شہوت کے ساتھ منی کا خارج ہونا غسل کو واجب کرتا ہے۔ نیند میں ہو یا بیداری میں مرد ہو یا عورت۔

دلیل! ”الْمَاءُ مِنَ الْمَاءِ“ (صحیح مسلم / حیض، ۸۱) جامع ترمذی طہارت / باب ماجاء ان الماء من الماء) یہ روایت احتلام پر محول کی جائیگی۔

(۲) مرد اور عورت کی شرمگاہوں کامل جانا غسل کو واجب کرتا ہے۔ غسل کے

وجوب کے لئے دخول کافی ہے، منی خارج ہو یا نہ ہو۔

دلیل! "إِذَا جَاءَوْرَ الخِتَانَ وَجَبَ الْغُسْلُ" (جامع ترمذی)

/باب ماجاء اذا التقى الختان وجب الغسل/

یعنی جب مرد کی شرمگاہ عورت کی شرمگاہ کو پار کر جائے تو غسل واجب ہو

جاتا ہے۔

(۳) حیض اور نفاس کا بند ہونا غسل کو واجب کرتا ہے۔

دلیل! "فَإِذَا أَقْبَلَتِ الْحِيْضَةُ فَدَعِيَ الصَّلْوَةُ وَإِذَا أَدْبَرَتِ فَاغْتَسِلِ وَصَلِّ" (صحیح بخاری / حیض، باب اقبال الحیض وادباره ۳۲۰)

آپ نے فاطمہ بنت ابی حیثیش سے فرمایا! جب تمہارا حیض آئے تو نماز چھوڑ دو اور ختم ہو جائے تو غسل کرو اور نماز پڑھو۔

حیض اور نفاس دونوں کا وجوہ غسل میں ایک حکم ہے، اس لئے کہ حیض پر نفاس کا اطلاق جائز ہے، امام بخاری نے ایک باب باندھا ہے۔ "باب من سمی النفاس حیضاً"

(۴) موت بھی غسل کو واجب کرتی ہے۔ مردے کو نہلا کر کفن فن کیا جائیگا۔

دلیل! "فَقَالَ إِغْسِلْنَاهَا ثَلَاثًا أَوْ خَمْسًا أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ إِنْ رَأَيْتُنَّ"

(صحیح بخاری جنائز باب غسل الميت ووضوءہ)

حضرت ام عطیہ کہتی ہیں کہ ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کی بیٹی (زنہب) کو غسل دے رہی تھیں تو آپ نے فرمایا کہ ان کو تین بار، پانچ بار یا اس سے زیادہ جتنا تم مناسب جانو غسل دو۔

معلوم ہوا کہ میت کو غسل دینا واجب ہے۔ مرد ہو یا عورت، شحداء اس سے

مشتمل ہیں۔

مذکورہ چار صورتوں کے علاوہ غسل کرنا مسنون ہے مثلاً جمعہ کا غسل، عیدین کا غسل، احرام کا غسل اور اسلام قبول کرتے وقت اگر پاک ہے تو غسل کرنا مسنون ہے واجب نہیں ہے۔ اگر ناپاک ہے تو واجب ہے۔

### غسل کے آداب:

غسل ایک طبعی اور فطری چیز ہے اس لئے مسلم، کافر، مرد، عورت، پاک، ناپاک، چھوٹے بڑے، کالے گورے سبھی لوگ غسل کرتے ہیں۔ لیکن غسل صرف بدن پر پانی بہانے کا نام نہیں ہے، مسلمانوں کے غسل اور غیر مسلموں کے غسل میں بنیادی فرق ہے۔ لیکن بہت سارے ہمارے بھائی غسل کے آداب نہیں جانتے وہ صرف میل چھڑانے، صابن لگانے اور پانی بہانے کا نام غسل جانتے ہیں۔ اگر اسی کا نام غسل ہے تو پھر ہمارے اور غیر مسلموں کے غسل میں فرق کیا رہ گیا؟ ہمارے نبی، موسیٰ عظیم ﷺ نے غسل کو ایک عبادت کا مقام عطا فرمایا ہے اور اس کے آداب و طریقے بتلانے میں ذیل کی سطور میں کتاب و سنت کی روشنی میں ان آداب کو بتالا یا جا رہا ہے، آپ کو چاہئے کہ غسل کرتے وقت ان آداب کو لخوض خاطر رکھیں۔

(۱) نیت! اس لئے کہ غسل بھی عمل شرعی ہے۔ اور ہر عمل شرعی کیلئے نیت ضروری ہے۔

(۲) سب سے پہلے دونوں ہاتھوں کو دھو کیں گے۔

(۳) شرمگاہ کو اچھی طرح اپنے باہمیں ہاتھ سے صاف کریں گے۔

(۴) جسم پر یا کپڑے پر کہیں نجاست لگی ہو تو اس کو صاف کریں گے۔ اور ہاتھ مٹی یا صابن سے صاف کریں گے۔

(۵) اگر صابن لگتا ہے تو صابن لگا کر بدن صاف کریں گے۔

- (۶) اس کے بعد نماز کے وضو کی طرح پورا وضو کریں گے۔ پاؤں کو چھوڑ دیں گے غسل کے بعد دھوئیں اور اگر پختہ فرش ہے تو پہلے بھی دھو سکتے ہیں۔
- (۷) اپنے سر پر پانی ڈال کر بال کی جزوں کو تر کریں گے۔
- (۸) پھر دائیں جانب سے پورے بدن پر پانی ڈالیں گے۔ اس کے بعد باعیں جانب سے پورے بدن پر پانی ڈالیں گے، اس کے بعد سر سے پورے بدن پر پانی ڈالیں گے اور بغل، پیٹھ، سینہ، وغیرہ کو جتنا مل سکتے ہیں ملیں گے اس کے بعد پورے بدن پر پانی ڈالیں گے۔  
یہاں دلیل کے طور پر ہم چند حدیثوں کا ترجمہ پیش رہے ہیں جس سے اوپر کے مسائل ثابت ہو جائیں گے۔
- (۱) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول ﷺ جب جنابت کا غسل فرماتے تھے تو پہلے اپنے دونوں ہاتھوں کو دھوتے تھے، پھر نماز کے وضو کی طرح وضو کرتے تھے پھر غسل کرتے اور اپنے ہاتھوں سے اپنے بال کا خلاں کرتے، جب یہ اندازہ ہوتا کہ بالوں کی جڑیں تر ہو گئی ہیں تو تم باراپنے بالوں پر پانی ڈالتے پھر اپنے پورے جسم کو دھوتے۔ (صحیح بخاری غسل رباب تخلیل اشعر)
- (۲) حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا روایت کرتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کیلئے غسل کا پانی رکھا تو آپنے دونوں ہاتھوں پر انڈیا اور ان کو دودویا تین تین بار دھویا، پھر اپنے دائیں ہاتھ سے دائیں ہاتھ پر انڈیا اور اپنی شر مگاہوں کو دھلا اس کے بعد اپنا ہاتھ زمین پر رگڑا، پھر کلی کیا، تاک جھاڑا چھرے اور ہاتھ کو دھویا، پھر اپنے سر پر تین بار پانی ڈالا پھر پورے جسم پر ڈالا، پھر وہاں سے ہٹ کر اپنے دونوں پاؤں کو دھویا۔  
(صحیح بخاری رباب تفریق الغسل والوضوء ۲۶۵)

(۳) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ نبی ﷺ جب جنابت کاغسل کرتے تو حلاب (دودھ دوہنے کا برتن) جیسے برتن میں ایک برتن پانی مانگتے پھر پانی سر کے دائیں جانب ڈالتے پھر باعیں جانب ڈالتے پھر سر کے پیچ میں ڈالتے۔  
(صحیح بخاری رحل، باب من بدأ بالحلاب أول الطیب، ۲۵۸)

### کیا عورت اپنی چوٹی کھولے گی؟

اس مسئلے میں دو قسم کی روایتیں ہیں اور اظاہر دونوں روایتوں میں تعارض ہے۔ پہلے صحیح بخاری کی روایت ہے۔

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ باب باندھتے ہیں ”باب نقض المرأة شعرها عند غسل المحيض“ یعنی حیض کاغسل کرنا ہو تو عورت اپنے سر کا بال (چوٹی) کھولے گی۔ اس مسئلے کے اثبات میں امام بخاریؓ نے حضرت عائشہ کی روایت پیش کی ہے۔ نبی کریم ﷺ حضرت عائشہؓ کو حکم دیتے ہیں۔ ”وانقضى رأسك وامتشطى عائشة تم اپناس کھولا ورکنگھی کراو۔ (صحیح بخاری راحیض)

باب اور حدیث سے ثابت ہوا کہ حیض کاغسل کرنا ہو تو عورت اپنی چوٹی کھولے گی۔

دوسری روایت ام المؤمنین حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کی ہے اسکو امام ترمذی نے نقل فرمایا ہے اس کا ترجیح پیش کیا جا رہا ہے۔

حضرت ام سلمہ کہتی ہیں کہ میں نے کہا! اللہ کے رسول ﷺ میں اپنے سر کا جوڑ اخنت باندھتی ہوں تو کیا جنابت کاغسل کرنا ہو تو اس کو کھول دوں آپ نے فرمایا نہیں تم کو اتنا کافی ہو گا کہ اپنے سر پر تین لپ پانی ڈال لو۔ پھر پورے جسم پر پانی ڈال

لو، پاک ہو جاؤ گی۔ (جامع ترمذی / رباب حل تقصیض المرأة شعره عند الغسل)

صحیح بخاری کی روایت پر نظر کریں تو معلوم ہو گا کہ حیض یا جنابت کے غسل کیلئے عورت کو سر کی چوٹی کھولنا ضروری ہے۔ اور جامع ترمذی کی روایت پر نظر کریں تو معلوم ہو گا کہ چوٹی کھولنا ضروری نہیں ہے۔ دونوں روایتوں کی بنیاد پر علماء کا اختلاف ہے۔ لیکن مسئلہ کو اس طرح حل کریں گے کہ اصل مسئلہ بال کی جڑوں تک پانی پہچانا ہے۔ اس لئے کہ جنابت کی ناپاکی ہر بال کی جڑ تک پہنچ جاتی ہے اس لئے بال کی جڑوں تک پانی کا پہنچنا ضروری ہے۔ اب کسی کے بال کم ہوں یا چوٹی سخت نہ باندھتی ہو اور بال کھولے بغیر پانی بال کی جڑوں تک پہنچ سکتا ہے تو اس کو چوٹی کھولنا لازم نہیں ہے۔ ام سلمہ کی حدیث کا یہی مطلب ہے۔

اور اگر کسی عورت کے بال زیادہ ہوں، لمبے اور گھنے ہوں یا چوٹی سخت باندھتی ہو، اس بات کا امکان ہے کہ بغیر چوٹی کھولے پانی بال کی جڑوں تک نہیں پہنچ گا تو ایسی عورت کو چوٹی کھولنی پڑے گی۔ حضرت عائشہ کی روایت کا یہی مطلب ہے۔ صحیح مسلم کی ایک روایت ہے اسے بھی ساماعت فرمائیں تو بات اور واضح ہو جائے گی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو یہ اطلاع پہنچی کہ عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ عورتوں کو یہ حکم دیتے ہیں کہ عورتیں غسل کرتے وقت اپنی چوٹی کھول لیا کریں۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا! عبد اللہ بن عمر بھی عجیب آدمی ہیں۔ جب چوٹی کھولنے کا حکم دیتے ہیں تو سیدھے یہی کیوں نہیں کہتے کہ عورتیں اپنا سر منڈوا لیں۔ میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ غسل کرتی تھی۔ ایک برتن میں پانی ہوتا تھا اور صرف تین بار میں اپنے سر پا پانی بھا لیتی تھی۔ (مسلم، احمد)

معلوم ہوا کہ چوٹی کھولنا ضروری نہیں ہے۔ بال کھول لیں تو بہتر ہے۔

## غسل میں کتنا پانی استعمال کریں؟

پہلے بتایا گیا کہ پانی اللہ کی بہت بڑی نعمت ہے پانی ہی پر ساری زندگیوں کا انحصار ہے۔ اس لئے پانی کی قدر کرنی چاہیے اور اسراف سے بچنا چاہئے۔ غسل میں بھی دیکھا جاتا ہے کہ لوگ بے تحاشہ پانی گراتے ہیں۔ کنوئیں سے نکالنا ہو یا کہیں سے ذھوکر لانا ہو تو مروت آئے۔ ٹکنی اور پاپ کا پانی ہوتا ہے مل کھول دیا اور بے حساب پانی گر رہا ہے۔ کوئی مروت نہیں۔

میرے بھائیو! غافل نہ رہیں۔ اللہ نے یہ نعمت دی ہے اور وہ دیکھ رہا ہے، پانی پانی کا وہ حساب لینے والا ہے۔

ہمارے نبی ﷺ سے زیادہ پاک اور نفاست پسند کوئی نہیں ہو سکتا ایک حدیث سماعت فرمائیں اور اندازہ کریں کہ آپ غسل میں کتنا پانی استعمال کرتے تھے۔

”كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَغْسِلُ أَوْ يَغْتَسِلُ بِالصَّاعِ إِلَى خَمْسَةِ أَمْدَادٍ وَيَتَوَضَّأُ بِالْمُدْ“  
(صحیح بخاری / الوضوء / باب الوضوء بالمد / ۲۰۱)

حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ نبی ﷺ غسل میں چار یا پانچ مدار وضوء میں ایک مد پانی استعمال کرتے تھے۔

سنا آپ نے! ایک صاع کا مطلب یہ ہے کہ پانچ لیٹر کے قریب پانی آپ غسل میں استعمال کرتے تھے پچھے ایک روایت گزر چکی ہے اس میں ”حلاب“ کا ذکر ہے حلاب اس برتن کو کہتے ہیں جس میں دودھ دوہتے ہیں دودھ دوہنے کی باٹی کتنی بڑی ہوتی ہے ہر شخص اس کا اندازہ کر سکتا ہے زیادہ پانچ چھ لیٹر کی ہوگی۔

اب آپ خود فصلہ کر سکتے ہیں کہ بنی اسرائیل غسل میں کتابانی استعمال کرتے تھے اور ہم کتنا استعمال کرتے ہیں؟ ہم بے در لغٰ پانی خرچ کرتے ہیں۔ اللہ اس اسراف سے بچائے۔

### مردے کا غسل:

مردے کو غسل دینے کا وہی طریقہ ہے جو زندوں کے بیان میں گذر چکا ہے، لیکن مردہ خود اپنا غسل نہیں دے سکتا، دوسروں کو دینا پڑتا ہے، اس لئے اس کا طریقہ الگ سے بتایا جا رہا ہے۔

میت کو جب غسل دینے کا ارادہ ہو تو پہلے اس کو تخت پر لٹا دیں، اس کے جسم کے تمام کپڑوں کو اتار دیں، اگر کرتا یا بنڈی ہے تو اس کو قینچی سے کاٹ کر نکال دیں، لگی اتارنا ہو تو پہلے شرمنگاہ کو دوسرے کپڑے سے ڈھانک دیں اس کے بعد لگی کھول کر کھینچ لیں، غسل دینے سے پہلے غسل دینے والے اپنے ہاتھ پر کپڑا یا ہمی پیٹ لیں اس کے بعد مردے کو استخاء کرائیں، شرمنگاہوں کو صاف کریں، جسم پر اگر کہیں اور نجاست لگی ہو تو اس کو بھی صاف کر دیں، اس کے بعد آہستہ آہستہ پیٹ سہلا کردا کیں، با کیں کروٹ آہستہ سے گھما کیں، پھر سر کی جانب ہاتھ لگا کر تھوڑا اور اٹھا کیں تاکہ اگر پیٹ میں پیش اب پاخانہ رکا ہو تو باہر آجائے اور اس کو صاف کر دیا جائے۔ اس کے بعد اگر صابن لگانا ہو تو صابن لگا کر جسم صاف کر دیں، منہ یا ناک میں پانی نہ جائے اس سے بچانے کیلئے لوگ عام طور سے روئی کا چاہا رکھتے ہیں یہ مناسب نہیں ہے اس لئے کہ روئی بھیگ جائیگی تو پانی اندر جائیگا جبکہ پانی اندر جانے سے بچانا ہے، اس لئے موٹے کپڑے کی ایک چٹ منہ اور ناک پر رکھ دیں۔ موٹا کپڑا اندر پانی جانے سے روک دے گا جب بدن صاف ہو جائے تو غسل دیا جائیگا۔

لیکن غسل دینے سے پہلے نماز کے وضو، کی طرح مردے کا وضو کرائیں گے، کلی کرنا اور ناک میں پانی چڑھانا ممکن نہیں ہے اس لئے وضو کرانے والا اپنی انگلی پانی میں ترکر کے دانتوں اور مسوز ہوں پر مل دے، اسی طرح انگلی ترکر کے ناک کے نخنوں میں پھرا دے، اگر انگلی پر کپڑا لپیٹ لے تو اور بہتر ہے۔  
میت اگر عورت ہے تو اس کے سر کی چونیاں کھول کر سرد ہوئیں اور چوٹیوں کا بال پیچھے ڈال دیں۔

غسل دینے سے پہلے پہنی میں بیر کا پتہ ڈال کر خوب پکالیں پھر اس کو سادے پانی میں ملا دیں، اسی پانی سے دوبار مردے کو غسل دیں گے اور تیسرا بار سادے پانی میں کافور ملا دیں گے۔ اگر بیر والے پانی میں کافور ملا دیں تو بھی کوئی حرج نہیں ہے۔  
مردے کو تین غسل دینے کے بعد بھی ضرورت ہو تو پانچ بار اور سات بار بھی غسل دے سکتے ہیں، ضرورت کے مطابق جتنی بار غسل دینا ہو دے سکتے ہیں لیکن طاق ہونے کا خیال رکھیں۔

پہلے وہنی طرف سے غسل دیں گے وہ اس طرح کہ دایاں پہلو اوپر اٹھا کر اچھی طرح پورے جسم پر پانی ڈالیں گے، اس کے بعد بایاں پہلو اٹھا کر اچھی طرح پورے جسم پر پانی ڈالیں گے یہ ایک غسل ہو گیا، اسی طرح دوبار پورے جسم پر پانی ڈالیں، تو یہ تین بار غسل ہو گیا۔

تین بار غسل دینے کے بعد اگر میت سے نجاست خارج ہو گئی تو اس کو دھو دینا کافی ہے اگر غسل دیدیا جائے تو اور بہتر ہے۔

غسل دینے کے وقت بہت زیادہ لوگ بھیڑ لگا دیتے ہیں، اس سے پرہیز کرنا چاہئے، ہاں گھر کے نوگ رہیں تو کوئی حرج نہیں ہے بلکہ غسل دینے میں اگر ہاتھ لگا دیں تو اور بہتر ہے اس لئے کہ مرنے والے کی یا آخری خدمت ہے۔ اگر میت سے

کوئی اچھی چیز دیکھیں مثلاً خوشبو، چہرے پر روشی وغیرہ تو اس کو بیان کرنا چاہئے اور اگر کوئی بری چیز دیکھیں مثلاً چہرے کا سیاہ پڑنا سفید داغ یا بدبو وغیرہ تو اس کی پرده پوشی کریں، اس لئے کہ حدیث میں مردوں کی خوبیاں کرنے اور عیوب کی پرده پوشی کرنے کا حکم ہے۔

### مسئلہ

- (۱) اگر کوئی عورت مر جائے اور وہاں عورتیں نہ ہوں جو اس کو غسل دیں، نہ شوہر ہونے کوئی محروم ہو تو اس عورت کو تیم کرا میں گے۔ اسی طرح اگر کوئی مرد مر جائے اور اس کو غسل دینے والا کوئی مرد نہ ہونا اسکی بیوی ہو تو عورتیں اس کو تیم کرا میں گی۔
- (۲) شوہر اپنی بیوی کو اور بیوی اپنے شوہر کو غسل دے سکتی ہے۔
- (۳) کافروں اور مشرکوں کی جنگ میں اگر کوئی شہید کر دیا جائے تو اس کو غسل نہیں دیا جائیگا، کپڑوں اور خون سمیت اس کو بغیر نماز جنازہ کے دفن کر دیا جائیگا۔ اس کے علاوہ تمام مردوں کو غسل دینا واجب ہے۔
- (۴) مردے کو غسل دینے سے غسل دینے والے پر غسل واجب نہیں ہوتا زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ اگر غسل کر لے تو بہتر اور مستحب ہے۔ (ماخوذ، کتاب الجنائز، محدث علامہ عبد الرحمن مبارکبپوری رحمة اللہ علیہ)



# تعارض انکار کی دلیل نہیں ہے

نکات:

- (۱) حدیث میں تعارض۔
- (۲) قرآن کریم کی آیات میں تعارض۔
- (۳) علماء کے فتاوے اور اجتہادات میں تعارض۔
- (۴) عدالت کے فیصلوں میں تعارض۔
- (۵) اختلاف انسان کی فطرت ہے۔

اسلام ایک ایسا صاف شفاف مذہب ہے کہ اس کو داندار کرنیکی ہر کوشش ناکام ہے، اس کی بنیاد ایسے پختہ اصولوں پر قائم ہے کہ اس میں تشکیک پیدا کی جاسکتی ہے نہ تزبدب، اس کے باوجود بعض مغرب زدہ مسلمان مسلم معاشرے میں ایسے سائل کو موضوع بحث بناتے رہتے ہیں جن سے حدیث نبی کی صحت اور مأخذ شریعت کی عظمت میں تشکیک کا دروازہ کھلے۔

انکار حدیث کی یہاری کوئی نئی نہیں ہے، صرف چیرے نئے ہیں۔ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے ”کتاب اخبار لا حاد“ کا عنوان قائم کر کے خبر واحد کے مسئلے کو نہایت ٹھوس دلائل سے حل کیا ہے۔ امام بخاری کا اس بحث کو چھیڑنا ہی اس بات کی دلیل ہے کہ خبر واحد کے نام پر حدیث کے قتل عام کا سلسلہ برائق دیم ہے اور آج بھی اہل سنت کے ایک بڑے طبقہ میں یہ وباپائی جا رہی ہے۔ محمد شین کرام نے اس یہاری کا جنازہ نکال دیا تھا لیکن انحطاط کے اس دور میں جنم و اعتزال کے بہت سارے

مسائل کو جس طرح پھر سے زندہ کیا جا رہا ہے اسی طرح انکار حدیث کا بھی گڑا مردہ اکھاڑا جا رہا ہے، اور اسلام مخالف طاقتیں بعض مغرب زدہ اور بکاؤ مسلمان کو آلہ کار بنارہی ہیں۔ اس سے ان کا مقصد اسلام کو نقصان پہنچانا نہیں ہے اس لئے کہ اسلام کو نقصان پہنچانا ممکن ہی نہیں ہے۔ مقصد صرف مسلمانوں کی صفوں میں انتشار اور ماذ خ شریعت میں تشکیل پیدا کرنا ہے۔

### حدیث میں تعارض

حدیث پر ایک اہم اعتراض یہ ہے کہ احادیث میں تعارض پایا جاتا ہے اس لئے حدیث کا اعتبار نہیں کیا جاسکتا۔ مثلاً حدیث میں ہے ”لا عدوی ولا طیرة“ پھر دوسری حدیث میں ہے ”فِرْ مِنَ الْجَذْمِ كَمَا تَفَرَّ مِنَ الْأَسْدِ“ پہلی حدیث میں چھوٹ چھات کی نفی کی گئی ہے اور دوسری حدیث میں کہا جا رہا ہے کہ جذاں سے ایسے بھاگو جیسے تم شیر کو دیکھ کر بھاگتے ہو۔ جذاں سے بھاگنے کا حکم دینا اس بات کی دلیل ہے کہ چھوٹ چھات کا وجود ہے، دونوں حدیثیں صحیح ہیں اور دونوں میں کھلا ہوا تعارض ہے۔ اس لئے حدیث کا کوئی بھروسہ نہیں۔ کس کو لیں اور کس کو چھوڑیں؟ یہ ہے انکار حدیث کی وجہ۔

مذکورہ دونوں حدیثوں میں جو تعارض نظر آرہا ہے اس کو علماء کرام نے اور شراح حدیث نے حل کر دیا ہے، حافظ ابن قیم نے زاد المعاوہ اور المفتاح میں، حافظ ابن حجر نے فتح الباری اور نزہۃ النظر میں تعارض کو دور کیا ہے، بلکہ علماء کرام نے اس موضوع پر مستقل کتابیں لکھی ہیں اور متعارض حدیثوں کو جمع کر کے اطمینان بخش توجیہات کی ہیں۔ امام ابن تیمیہ کی کتاب ”تاویل مختلف الحدیث“، اور امام طحا وی کی

”شرح مشکل الآثار“ وغیرہ مشہور کتاب میں ہیں ان کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے۔ حقیقت تو یہ ہے کہ صحیح حدیث میں تعارض ہو ہی نہیں سکتا، یہ ناممکن ہے کہ اللہ کے نبی ﷺ کی زبان سے دو متفاہد باتیں نہ لکھیں اس لئے یہاں نقش یا تو ہماری سمجھ کا ہے یا حدیث کے پر کھنے کا۔

ہمارا موضوع متعارض حدیثوں میں تطبیق دینا نہیں ہے ان کا جواب تو دیا جا چکا ہے، آج ہم صرف یہ کہنا چاہتے ہیں کہ منکرین حدیث انکار کیلئے جو بہانہ تلاش کر رہے ہیں کیا عقل سلیم اسے تسلیم کر سکتی ہے؟ آئیے زمینی حائق کی بنیاد پر اس کا جائزہ لیا جائے۔

آپ کہتے ہیں حدیث میں تعارض ہے اس لئے اس کا انکار کر دیا جائے، میں کہتا ہوں اگر تعارض ہی کسی چیز کے انکار کی دلیل ہے تو آپ کس کس چیز کا انکار کریں گے؟

### (۱) قرآن کریم کی آیات میں تعارض:

جس طرح کے تعارض کا آپ نے ذکر کیا ہے اگر اسی طرح کا ظاہری تعارض قرآن پاک کی دو آیتوں کے درمیان نظر آجائے تو بتائیے آپ کیا کریں گے؟ اور یہ یقین مانئے ایسا ظاہری تعارض قرآن کریم میں ہے۔ آیت کریمہ سنتے: ارشاد ہے ﴿فَلَا أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ﴾ (۱۰۱/۲۳) دوسری آیت ہے ﴿وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ﴾ (۲۷/۳۷)

پہلی آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ قیامت کے دن لوگ ایک دوسرے سے سوال نہیں کریں گے اور دوسری آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ اس دن لوگ ایک دوسرے سے سوال کریں گے۔ بتائیے ظاہری تعارض ہے یا نہیں؟ مزید سنتے: ارشاد

ہے ﴿وَلَا يَنْجُمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا﴾ (۳۲/۳) دوسری آیت ہے ﴿وَاللَّهُ رَبُّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ﴾ (۲۳/۶) (صحیح بخاری، کتاب التفسیر حم سجدہ)

یہاں بھی پہلی آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ مشرکین اللہ سے کوئی بات نہیں چھپا سکتے گے۔ دوسری آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ مشرکین جھوٹ بول کر اپنے شرک کو چھپا کریں گے۔ بتائیے دونوں آیتوں میں ظاہری تعارض ہے یا نہیں؟ یہاں ہم آیتوں کا تعارض نہیں دور کریں گے آپ تفسیر کا مطالعہ کریں جواب مل جائیگا اور تعارض دور ہو جائیگا۔

ہم تو آپ سے یہ کہنا چاہتے ہیں کہ اگر اختلاف اور تعارض ہی کسی چیز کے انکار کی دلیل ہے تو آپ قرآن پاک کو کیا کریں گے؟ جو پریشانی آپ کو حدیث کے ماننے میں آرہی ہے وہی پریشانی قرآن پاک کو ماننے میں آرہی ہے، ظاہری تعارض دیکھ کر آپ نے حدیث کا انکار کر دیا اگر یہی تعارض دیکھ کر قرآن پاک کا بھی انکار کر دیں تو ایمان کیلئے آپ کے پاس بچا کیا؟ سنئے! قرآن اور احادیث صحیح کے درمیان تعارض ممکن ہی نہیں ہے اگر کہیں آپ کو تعارض نظر آرہا ہے تو وہ آپ کی فہم کا قصور ہے یا قلت مطالعہ کا نتیجہ ہے۔

(۲) مزید سنئے: اگر اختلاف ہی کسی چیز کے انکار کا سبب ہے تو لغت کی کتابوں میں جو معانی بتائے جاتے ہیں ان میں بھی کافی اختلاف ہوتا ہے، ہر زبان کے کلمات میں معانی کا یہ اختلاف پایا جاتا ہے، عربی، فارسی، اردو، ہندی، انگلش، سنسکرت، کسی بھی زبان کی لغت کی کتاب انھائیے آپ کو ایک لفظ کے کئی کئی معنی ملیں گے بلکہ ایک ہی کلمہ کے دو متقاد معنی ملیں گے۔ اب بتائیے اس اختلاف اور اس تضاد کی وجہ سے آپ کیا کریں گے؟ لغت کی تمام کتابوں کا انکار کر دیں گے؟ سب کو

جلاذیں گے؟ اگر آپ ایسا کریں یا ایسا کہیں گے تو پھر لوگ آیے کو کیا کہیں گے؟

### (۳) علماء کے فتاوے اور اجتہادات میں تعارض:

آپ نے فرمایا: احادیث میں تعارض ہے اس لئے اس کا انکار کر دیا جائے گا۔ ہم پوچھتے ہیں ائمہ، محدثین، فقہاء اور علماء امت کے اقوال، فتاوے، اجتہادات اور قیاسات میں کبھی اختلاف ہے، امام ابوحنیفہ کے خود اپنے اقوال میں بھی اختلاف ہے۔ ان کے مشہور شاگردوں میں امام ابویوسف اور امام محمد رحمہما اللہہ ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ان کے شاگردوں نے دو تباہی مسائل میں اپنے استاد سے اختلاف کیا ہے اور پھر انھیں پر کیا بس؟ ائمہ اربعہ، فقہاء سبعہ، اور علماء امت کے اقوال اور فتاویں میں اختلاف کا ایک طویل سلسلہ ہے، مفسرین کے نزدیک تفسیر میں، ترجمہ میں، معانی اور بیان میں، اعراب میں کافی اختلاف پایا جاتا ہے۔ اب آپ ہی بتائیں اس اختلاف کی وجہ سے حدیث، تفسیر، فقہ، اصول، مصطلح اور شروحتات کی تمام کتابوں کو آپ کیا کریں گے؟ انھیں دریا برد کر دیں گے؟ امید تو یہی ہے کہ آپ ایسی بات نہیں کہیں گے، پھر یہی بات آپ حدیث کے بارے میں کیوں کہتے ہیں؟

### (۴) عدالت کے فیصلوں میں تعارض

رعایا کو حق اور انصاف دلانے کے لئے دنیا بھر میں عدالتیں قائم ہیں، ان میں ہزاروں کیس زیر سماعت ہیں، عدالتیں اپنے طریقہ اور اصول کے مطابق تحقیق کرتی ہیں اور فیصلے سناتی ہیں، فیصلہ ایک کے حق میں ہو تو دوسرے کے خلاف ہو گا۔ آپ نے اپنا ایک کیس عدالت میں داخل کیا کیس چلا، بحث ہوئی، گواہ گذرے، آپ نے پوری کوشش کی فیصلہ میرے حق میں ہواں لئے کہ میں حق پر ہوں، ساری کوشش

کے باوجود قاضی نے یا نج نے فیصلہ آپ کے خلاف سنادیا۔ آپ کے زدیک فیصلہ ظالمانہ تھا آپ کی حق تلقی ہو رہی تھی اس لئے آپ نے اپنا کیس دوسری عدالت میں داخل کر دیا، وہاں کیس کی دوبارہ تحقیق ہوئی، بحث ہوئی اور فیصلہ آپ کے حق میں ہو گیا، کیس ایک، مدعی اور مدعی علیہ وہی، لیکن عدالت دوسری، یہاں فیصلہ بدل گیا، ہاں کا نہیں ہو گیا، ظالم مظلوم اور مظلوم ظالم ہو گیا، دونوں عدالتوں نے اپنی تحقیق کے مطابق حق ہی کا فیصلہ کیا تھا لیکن دونوں فیصلوں میں اختلاف ہے بلکہ تضاد ہے، ایک آپ کو ظالم ٹھہر ارہی ہے دوسری آپ کو مظلوم ٹھہر ارہی ہے۔ بولئے کیا کریں گے؟ اگر اب بھی آپ کو سمجھ میں نہیں آیا تو کیا دنیا کی تمام عدالتوں کو منادیں گے؟ اقوام متحدہ، راجیہ سجا، پارلیامنٹ، اسسلی، پرمیم کورٹ، ہائی کورٹ اور عدالت زیریں سب کو ختم کر دیں گے؟ اس لئے کہ ان کے فیصلوں میں اختلاف اور تضاد ہے، سب کے بعد پھر آپ کو بھی خود کشی کرنی پڑے گی اس لئے کہ آپ کی اپنی رائے بھی صحیح، شام بدلتی رہتی ہے، یہ ہے آپ کی عقل پرستی کا نتیجہ۔

### اختلاف انسان کی فطرت ہے:

اختلاف سے بھاگ کر آپ کہاں جائیں گے، اختلاف کا حل تلاش کیجئے، انکار کرنے سے کام نہیں چلے گا، جس اختلاف اور جس اتفاق کی آپ بات کر رہے ہیں اگر خالق کائنات نے اسی نسبت پر یہ کائنات بنائی ہوئی تو آج دنیا سے تہذیب و ثقافت اور عروج و ترقی کا جنازہ نکل چکا ہوتا۔ بلکہ یہ لایعنی بحث کرنے کیلئے آپ کا وجود بھی نہیں ہوتا۔ پوچھئے کیوں؟ تو میں آپ کو بتاؤں! آج اگر یہ اختلاف نہ ہوتا، تو جو آپ پسند کرتے وہی سب پسند کرتے، جو آپ کرتے وہی سب کرتے، جو کپڑا آپ خریدتے

وہی سب خریدتے، جو پھل آپ خریدتے وہی سب خریدتے، جس عورت کو آپ پسند کرتے، اسی کو سب پسند کرتے پھر اس کے بعد کیا ہوتا ہے آپ بتائیں؟  
 میرے بھائی فکروں کا اختلاف اور رایوں کا تعارض نہ رہے تو دنیا کی ساری ترقی ٹھپ ہو کر رہ جائے، یہ تو اللہ کا بڑا کرم ہے کہ اس نے انسان کی فطرت میں الگ الگ صلاحیتیں دیتے کی ہیں، تاکہ دنیا کے کاروبار میں وسعت اور پھیلاوہ ہو، عروج اور ترقی ہو، اگر ایسا نہ ہو تو سارے لوگ ایک ہی راہ پر چل پڑتے اور عمل کا دائرہ سکڑ کر ایک نقطے پر آ جاتا اس کے بعد جو اختلاف اور مارا ماری ہوتی اسے شاید آپ بھی نہ بیان کر پائیں۔

میرے بھائی: آپ نے کسی سے سن لیا کہ حدیث میں تعارض ہے بس آپ کو مسالہ ہاتھ لگ کر دیا اور حدیث کا انکار کر دیا۔ تعارض کہاں نہیں ہے؟ اختلاف اور تعارض کا حل تلاش کیا جاتا ہے اس کی وجہ سے کسی حقیقت کا انکار نہیں کیا جاتا ہمارے علماء کرام، محمد شین عظام نے تعارض دور کرنے کے اصول اور راستے بنائے ہیں۔ اس موضوع پر مستقل کتابیں لکھی ہیں، علم حدیث کا یہ ایک مستقل فن ہے، آپ کو اگر حق کی تلاش ہے تو ان کتابوں کی طرف رجوع کریں انشاء اللہ آپ کو شفی ہو جائیں۔ اور ہمیشہ یہ یاد رکھیں کہ اللہ اور اس کے رسول کے کلام میں اختلاف نہیں ہو سکتا، اگر آپ کو اختلاف نظر آتا ہے تو آپ کی سمجھ کا یا آپ کی تحقیق کا قصور ہے۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کو اختلاف و انتشار سے بچائے اور دین کو صحیح ڈھنگ سے سمجھنے کی توفیق بخشنے آئیں۔



# حدیث کے بغیر قرآن کا سمجھنا ناممکن ہے

نکات:

- (۱) قرآن کریم کی گواہی۔
- (۲) حدیث پاک کی گواہی۔
- (۳) باعتبار قرآن حدیث کی قسمیں۔
- (۴) قرآن کریم پر حدیث کی تقدیم۔

## (۱) قرآن کریم کی گواہی

اللہ عزوجل کا ارشاد ہے:

﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾ (آل عمران: ۳۲)

ہم نے آپ کی طرف یہ ذکر (قرآن) نازل فرمایا تاکہ آپ لوگوں کو کھول کھول کر بیان کر دیں ہو سکتا ہے لوگ غور و فکر سے کام لیں۔

معلوم ہوا کہ قرآن پاک کی تشریح اور توضیح آپ کا منصب ہے، قرآن پاک میں زیادہ ترا حکماں ایسے ہیں جن میں اجہال ہے، ان کی تفسیر آپ کے قول اور فعل سے ہوتی ہے، کتنی باتیں ایسی ہیں جن کا صرف اشارہ قرآن پاک میں ہے لیکن اس کا حکم یا اس کا طریقہ یا اس کا واقعہ قرآن پاک میں کہیں نہیں بیان ہوا ہے آپ جب تک اس آیت کے پس منظر میں حدیث کا مطالعہ نہیں کریں گے اور حدیث کی طرف رجوع نہیں کریں گے آیت کا مطلب سمجھہ ہی نہیں سکتے، اس لئے حدیث کو

مانے بغیر قرآن پاک کونہ سمجھا جا سکتا ہے اور نہ اس پر عمل کیا جا سکتا ہے۔ اسی طرح کی چند آیتیں آپ کے سامنے پیش کی جاتی ہیں تاکہ یہ واضح ہو سکے کہ قرآن کریم ہی کی طرح حدیث رسول بھی اللہ کی وحی اور مأخذ شریعت ہے۔

(۱) ﴿وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِتَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقِلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ﴾ (۱۳۳/۲)

جس قبلے پر پہلے سے آپ تھے اسے ہم نے صرف اس لئے مقرر کیا تھا کہ ہم جان لیں کہ رسول کا سچا تابع دار کون ہے؟ اور کون ہے جو ایڑیوں کے بل پٹ جاتا ہے۔

آیت کریمہ میں تحويل قبلہ کا ذکر ہے، اختصار کے ساتھ اس کا واقعہ یہ ہے کہ جب نبی کریم ﷺ بحرث کر کے مدینہ تشریف لائے تو سولہ یا سترہ مہینے تک بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تھے، بعد میں اللہ تعالیٰ نے اس کو بدل کر خانہ کعبہ کو جو مکہ میں ہے قبلہ بنادیا۔ قبلہ اولیٰ یعنی بیت المقدس کی طرف رخ کرنا اور قبلہ ثانیہ یعنی خانہ کعبہ کی طرف رخ کرنا دونوں اللہ کے حکم سے ہے۔ دوسرے کی تفصیل آیات میں موجود ہے، لیکن بیت المقدس کو کب قبلہ بنایا گیا کس آیت کے ذریعہ بنایا گیا؟ اس کا ذکر قرآن پاک میں کہیں نہیں ہے، آیت مذکورہ میں ”جعلنا“ کا لفظ بتارہ بے کہ بیت المقدس اللہ کے حکم سے قبلہ بنایا گیا تھا، اگر آپ حدیث کونہ مانیں تو ”وماجعلنا القبلة التي كنت عليها“ کا معنی واضح نہیں ہو گا۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ اللہ کی جانب سے آپ کو احکامات دینے کا ذریعہ قرآن پاک کے علاوہ اور بھی تھا۔ اسی کو حدیث اور سنت کہتے ہیں۔

(۲) غزوہ بنو نصر کے موقع پر کھجور کے باغات جنگی راہ میں حائل ہو رہے تھے،

جنگی سہولت کے پیش نظر رسول اللہ ﷺ نے بعض درختوں کو کثوادیا، چونکہ کھتنی یا باغات کو نقصان پہنچانا اصول جنگ کے خلاف ہے، اس لئے یہود اور مشرکین نے واویلا مچایا کہ (نحوذ بالله) محمد (ﷺ) کا ظلم اتنا بڑھ گیا ہے کہ درختوں کو بھی نہیں چھوڑتے ان کو بھی کثوادیتے ہیں، ان کے اس پروپگنڈہ کے جواب میں یہ آیت کریمہ نازل ہوئی:

﴿مَا قَطْعَتُمْ مِنْ لِبَنَةٍ أُوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَإِذْنِي  
اللَّهُ﴾ (۵۵۹)

آپ نے کھجور کے جود رخت کاث ڈالے یا جھسیں آپ نے ان کی جزوں پر باقی رکھا یہ سب اللہ کی اجازت سے تھا۔

بلاشہ آپ نے اللہ کی اجازت ہی سے درخت کٹوائے تھے لیکن اس آیت کے علاوہ قرآن پاک میں آپ کوئی دوسرا آیت نہیں دکھائکے جس سے اجازت کا پتہ چل سکے اور یہ آیت تو کامنے کے بعد آپ کی تصویب میں نازل ہوئی ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ قرآن کریم کے علاوہ وحی کا کوئی اور طریقہ بھی تھا جس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ اپنے نبی کو احکامات دیا کرتا تھا۔ وہ حدیث اور سنت ہے۔

(۳) ۶ھ میں حدیبیہ کے سفر میں نکلنے سے پہلے آپ ﷺ نے اعلان کر دیا تھا کہ میں عمرہ کرنے کیلئے جانے والا ہوں، جسے جانا ہوتیاری کر لے اور ساتھ میں چلے، حالات کے تناظر میں مکہ جانا گویا موت کے منہ میں جانا تھا۔ اس کے باوجود چودہ سو صحابہ پر مشتمل ایک جماعت عازم سفر ہوئی اور مصلحت پرست یچھا دکھا گئے۔ آپ حدیبیہ پہنچ، کچھ روقدح کے بعد چند شرطوں پر مکہ والوں سے صلح ہو گئی۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے عرب میں آپ کے سب سے بڑے دشمن قریش کو خاموش کر دیا اور فتح کا

وروازہ کھول دیا۔ فتح ہو گی تو مال غنیمت حاصل ہو گا، مصلحت پرست جب یہ دیکھیں گے کہ مال غنیمت ملے گا تو شور مچائیں گے کہ ہم بھی اس جنگ میں جائیں گے، صلح حدیبیہ کے فوراً بعد خیر کی جنگ ہونے والی تھی اور اس میں بہت زیادہ غنیمت حاصل ہونے کی امید تھی، اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کو پہلے ہی بتا دیا تھا کہ جو لوگ حدیبیہ کے غزوہ میں شریک نہیں ہوئے ہیں وہ لوگ اگلی فتح اور غنیمت میں بھی شریک نہیں ہو سکتے۔

الله عزوجل کا ارشاد ہے:

﴿سَيَقُولُ الْمُخَلَّفُونَ إِذَا انطَلَقْتُمْ إِلَى مَعَانِيمُ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَغْرِكُمْ يُرِيدُونَ أَنْ يَدْلُوَا كَلَامَ اللَّهِ قُلْ لَنْ تَتَّبِعُونَا كَذَلِكُمْ قَالَ اللَّهُ مِنْ قَبْلُ﴾ (۱۵/۸۸)

جب تم غنیمتیں لینے کے لئے جانے لگو گے تو فوراً یہ پیچھے چھوڑے ہوئے لوگ کہیں گے ہمیں بھی اپنے ساتھ چلنے کی اجازت دیجئے، وہ چاہتے ہیں کہ اللہ کے کلام کو بدل دیں۔ آپ کہہ دیجئے: کہ تم ہرگز ہمارے ساتھ نہیں جا سکتے اللہ تعالیٰ اسی طرح پہلے ہی فرم اچکا ہے۔

آیت کریمہ سے معلوم ہو رہا ہے کہ اس آیت کے نزول سے پہلے ہی اللہ تعالیٰ منع کر چکا ہے، اگر حدیث کو نہیں مانیں گے تو پھر وہ آیت قرآن پاک میں کہاں ہے؟ جس سے یہ معلوم ہو کہ اللہ تعالیٰ پہلے ہی منع کر چکا ہے، کوئی دکھادے۔ اگر نہیں دکھا سکتے اور بلاشبہ نہیں دکھا سکتے تو پھر مانع کہ قرآن کریم کے علاوہ بھی وحی کا کوئی اور طریقہ ہے جس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ اپنے نبی ﷺ سے مخاطب ہوتا ہے۔

(۲) اللہ کا فرمان ہے ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا﴾

فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿الْتَّوبَةُ ۲۳﴾

جو لوگ سونا چاندی کو خزانہ بنا کر رکھتے ہیں اور اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے ان کو درناک عذاب کی خوشخبری دیدو۔

آیت کریمہ میں ”کنز“ کا لفظ استعمال کیا گیا ہے اور لغوی معنی کے اعتبار سے ”کنز“ ہر اس مال کو کہا جائیگا جو زمین میں دفن کیا گیا ہو یا جمع کر کے رکھا جائے۔ خواہ کم ہو یا زیادہ ہو، زکوٰۃ ادا کی گئی ہو یا نہ کی گئی ہو، اسی لئے جب یہ آیت کریمہ نازل ہوئی تو لغوی معنی پر نظر ہو نیکی وجہ سے صحابہ کرامؐ کو پریشانی لاحق ہوئی۔ اس لئے کہ مال بچا کر تو ہر شخص رکھنا چاہتا ہے اور آیت کریمہ میں مال جمع کرنے والے کو ”عذاب الیم“ کی وعید نہائی جا بیتی ہے۔ اس وعدے سے تو کوئی نہیں بچ سکتا لیکن جب حدیث پر نظر کی گئی تو عبداللہ بن عمر، عبداللہ بن عباس، حضرت جابر رضی اللہ عنہم کی روایتوں سے معلوم ہوا کہ:

”أَيْمًا مَا لَدُتْ زَكْوَتَهِ فَلِيسَ بِكَنْزٍ“

یعنی جس مال کی زکوٰۃ ادا کر دی جائے وہ کنز نہیں ہے۔ اشکال دور ہو گیا۔

لیکن کنز کا یہ معنی قرآن کریم میں آپؐ کوہیں نہیں ملے گا۔

(۵) اللہ عز و جل کا ارشاد ہے: ﴿أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَ حَرَمَ الرَّبَا﴾ (بقرہ ۲۷۵)

اللہ نے بیع کو حلال کیا ہے اور سود کو حرام کیا ہے۔

دوسری آیت میں ہے ﴿إِنَّمَا أَيْمَانَهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُكُلُوا الرَّبَا أَضْعَافًا﴾

﴿مُضَاعَفَةً وَ اتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ (آل عمران ۱۳۰)

اے ایمان والوں تم چند در چند کر کے سود نہ کھاؤ اور اللہ سے ڈروٹا کہ تمہیں

کامیابی حاصل ہو۔

دیکھئے! پہلی آیت میں مطلق ”ربوا، کو حرام کہا گیا ہے، دوسری آیت میں ”اضعافاً مضاعفة“ یعنی سود در سود سے مقید کیا گیا ہے۔

اگر احادیث کو نظر انداز کر دیا جائے تو ”ربوا،“ کامنی واضح ہی نہیں ہو گا۔

اس لئے کہ ”ربوا،“ کالغوی معنی مطلق زیادتی کے ہے، لہذا اطلاق کا تقاضا ہے کہ ہر قسم کی زیادتی حرام ہو خواہ وہ جائز نفع ہی کیوں نہ ہو، اسی طرح اگر صرف قرآن کریم کے الفاظ کو مد نظر رکھا جائے تو وہی سود حرام ہونا چاہیے جو ”اضعافاً مضاعفة“ یعنی سود در سود ہو اگر کہر اسود ہو تو حرام نہیں ہے، ”اضعافاً مضاعفة“ کی قید کا یہی تقاضا ہے، حالانکہ ہر قسم کا سود شریعت میں حرام ہے۔ اس کا پتہ حدیث سے چلتا ہے۔

(۶) اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿وَالسَّارِقُهُ فَاقْطَعُوهُ أَيْدِيهِمَا﴾ (المائدۃ ۳۸۸) چوری کرنے والے مرد اور عورت کا ہاتھ کاٹ دو۔

قرآن پاک کا حکم عام ہے اگر آپ حدیث کو نہیں مانتے تو کیا سوئی کی چوری پر بھی ہاتھ کاٹ دیں گے؟ پھر اس کا ہاتھ کہاں سے کاٹیں گے؟ کلائی سے؟ کہنی سے؟ یا کندھے سے؟ یہ کا اطلاق تینوں پر ہوتا ہے۔ پھر یہ بتائیے کہ دایاں ہاتھ کاٹیں گے یا بایاں کاٹیں گے؟ اس کا پتہ قرآن سے نہیں حدیث رسول سے چلتا ہے۔ ان کے علاوہ نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ، نکاح، اطلاق اور بیع و شراء کے مسائل بھی قرآن کریم میں اجمالاً بیان ہوئے ہیں ان کی تفصیل اور توضیح آپ کو حدیث رسول میں ملے گی، اس لئے مسلمان رہتے ہوئے کوئی شخص حدیث رسول سے مستغفی نہیں ہو سکتا۔

ابھی تک ہم آپ کو یہ سمجھا رہے تھے کہ قرآن کریم میں احکامات کا ذکر ہے لیکن اکثر جگہ اجمال ہے تفصیل نہیں ہے یا کسی حکم اور واقعہ کی طرف صرف اشارہ ہے وضاحت نہیں ہے۔ جب ہم حدیث کی طرف رجوع کرتے ہیں تو قرآن کریم کے

بیان کردہ احکام کی تفصیل ملتی ہے یا واقعہ کی وضاحت ملتی ہے اور آیت کا مطلب صاف ہو جاتا ہے۔

اب آئیے ہم آپ کو کچھ اُسی حدیثیں سناتے ہیں جن میں وحی کا، کتاب اللہ کا اور حکم کا ذکر ہے لیکن قرآن کریم میں اس کا ذکر کہیں نہیں ہے۔ اس سے جہاں یہ ثابت ہوتا ہے کہ قرآن کریم کے علاوہ بھی وحی کا طریقہ تھا وہیں یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ اللہ کے رسول ﷺ کی اطاعت مستقلًا ان مسائل میں بھی واجب ہے، جنہیں قرآن کریم نے تو نہیں بیان کیا ہے لیکن رسول اللہ ﷺ نے بیان کیا ہے اور صحیح سند سے ثابت ہیں۔

## (۲) حدیث یاک کی گواہی

حدیث نہیں: (۱) حضرت بریرہ ایک لوٹی تھیں وہ حضرت عائشہ ام المؤمنین رضی اللہ عنہا کے پاس آئیں اور کہا: آپ میری مدد کر دیں کہ میں اپنے ماکان کو زرمکا تبت ادا کر کے آزاد ہو جاؤں، حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا تمہارا کل پیسہ میں یک مشت ادا کر دیتی ہوں اور تم کو آزاد کر دیتی ہوں البتہ ”ولاء“، یعنی آزادی کا رشتہ میری طرف منسوب ہو گا۔ حضرت بریرہ نے اپنے ماکان سے جا کر کہا۔ لیکن ان کے ماکان ”ولاء“ دینے پر راضی نہ ہوئے۔ حضرت بریرہ نے حضرت عائشہ کو اور حضرت عائشہ نے رسول اللہ ﷺ کو پورا واقعہ بتایا آپ نے فرمایا: بریرہ کو خرید کر آزاد کرو اور ”ولاء“ یعنی نسبت آزادی کا حق اس کو ہو گا جو آزاد کرے، پھر آپ نے خطبہ دیا اور فرمایا ”مَا بَالُ النَّاسِ يَشْتَرِطُونَ شُرُوطًا لَّيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ؟ مَنِ اشْتَرَطَ شَرَطًا لَّيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَهُوَ بَاطِلٌ“ (صحیح بخاری / بیویع ۲۱۵۵) کیا

بات ہے کہ لوگ ایسی شرطیں لگاتے ہیں جو اللہ کی کتاب میں نہیں ہیں، جو شخص ایسی کوئی شرط لگائے گا جو اللہ کی کتاب میں نہیں ہے تو وہ باطل ہوگی۔

حدیث میں کتاب اللہ کا ذکر ہے لیکن قرآن کریم کا آپ مطالعہ کر جائیے اس میں آپ کو نہ بریرہ کی آزادی کا واقعہ ملے گا نہ ”الولاء لمن اعتق“ کا فرمان ملے گا اور نہ مالکان بریرہ کی شرطوں کا بطلان ملے گا۔ یہ آپ ﷺ منصب رسالت سے فرمائے ہیں اور اسی کو کتاب اللہ کا مقام دیا جا رہا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے ایک مرتبہ ایک حدیث بیان فرمائی: اللہ تعالیٰ گوئے والیوں اور گدوں والیوں، چہرے کے بال اکھاڑنے والیوں اور خوبصورتی کیلئے دانتوں کے درمیان کشادگی پیدا کرنے والیوں پر لعنت نازل کرے کیوں کہ یہ اللہ کی پیدا کی ہوئی شکل میں تبدیلی کرتی ہیں۔

(صحیح بخاری تفسیر ۲۸۸۶)

حضرت عبد اللہ بن مسعود کی اس حدیث کا علم ایک عورت کو ہوا وہ آپ کے پاس آئی اور کہا: میں نے سا ہے آپ فلاں قسم کی عورتوں پر لعنت بھیجتے ہیں۔ آپ نے فرمایا: ”وَمَا لِي لَا أَلْعَنَ مَنْ لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَنْ هُوَ فِي كِتَابِ اللَّهِ“

میں اس پر کیوں نہیں لعنت بھیجوں گا جس پر اللہ کے رسول نے لعنت بھیجی ہو اور جو اللہ کی کتاب کے مطابق بھی ملعون ہو۔ اس عورت نے کہا: میں نے تو پورا قرآن پڑھ لیا مگر اس میں کہیں یہ بیان مجھ کو نہیں ملا۔ آپ نے فرمایا: کیا تم کو قرآن کریم میں یہ آیت نہیں ملی ”وَمَا آتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنْهَوْهَا“ رسول جو تمہیں دیں اسے لے اور جس سے روک دیں اس سے روک جاؤ۔

اس عورت نے کہا: ہاں یہ آیت تو ہے، حضرت عبد اللہ بن مسعود نے فرمایا:  
رسول اللہ ﷺ نے مذکورہ کام کرنے والی عورتوں پر لعنت فرمایا ہے۔  
دیکھا آپ نے: حضرت عبد اللہ بن مسعود اس حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے  
کی لعنت کو اللہ کی لعنت قرار دے رہے ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ صحابہ کرام و جب  
اطاعت میں قرآن کریم اور حدیث رسول میں تفریق نہیں کرتے تھے، دونوں کو یکساں  
واجب الاطاعت مانتے تھے اور احادیث رسول کو قرآن ہی کا مقام اور مرتبہ دیتے  
تھے۔

(۲) حضرت یعلیٰ بن امیہ اسلام لائے تو انھیں نزول وحی کی حالت میں رسول  
الله ﷺ کو دیکھنے کا شوق ہوا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے انھوں نے کہا: نزول وحی  
کی حالت میں آپ مجھے رسول اللہ ﷺ کو دکھائیے اس وقت آپ بھرا نہ مقام پر  
ایک خیمه میں تشریف فرماتھے، اتنے میں ایک دیرہاتی آیا اور اس نے آپ سے سوال  
کیا کہ ایک شخص خوبصورگائے ہوئے ہے اور اس کو عمرہ کرنا ہے اب وہ کیا کرے؟  
رسول اللہ ﷺ تھوڑی دیر خاموش رہے اتنے میں نزول وحی کی کیفیت طاری ہوئی۔  
حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے یعلیٰ بن امیہ کو اشارہ کر کے بلا یا اور خیمے کا کپڑا دبا کر آپ کو  
نزول وحی کی حالت میں دکھایا۔ آپ کا چہرہ سرخ تھا، سانس شدت وحی کی وجہ سے  
کھڑکھڑا رہی تھی، پھر وحی کی کیفیت دور ہوئی، آپ نے پوچھا وہ سائل کہاں ہے؟ وہ  
آدمی بلا یا گیا آپ نے اس سے فرمایا: **إغْسِلِ الظِّيْبَ الظِّيْبَ بِكَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، وَ انزِغُ عَنْكَ الْجُبَّةَ، وَ اصْنَعْ فِي عُمْرِكَ كَمَا تَصْنَعْ فِي حَجَّتِكَ**” (صحیح بخاری / حج / ۱۵۳۶)

جو خوبصورتم لگائے ہواں کو تم بار دھولو، جو جبہ پہنے ہواں کو اتار دو اور عمرہ

میں ویسے ہی کرو جیسے اپنے حج میں کرتے ہو۔  
 دیکھئے یہاں وحی کا اتنا ثابت ہے لیکن قرآن کریم میں اس وحی کا کہیں ذکر  
 نہیں ہے۔ نہ عمرے کا ہے، نہ خوبصورت کا، نہ خوبصورت کے دھونے کا، نہ جبکے انتارے کا۔  
 معلوم ہوا کہ قرآن کریم کے علاوہ بھی نزول وحی کی صورتیں ہیں، اور ان کا مقام بھی  
 وجوب اطاعت میں وہی ہے جو قرآن کریم کا ہے ”وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ ، إِنْ هُوَ  
 إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ“ (۲۵۳)

(۳) حضرت ابو ہریرہ اور زید بن خالد چنی کہتے ہیں کہ ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کی مجلس میں تھے۔ اتنے میں ایک شخص کھڑا ہوا اور اس نے آپ سے کہا: میں اللہ کی قسم  
 دے کے کہتا ہوں آپ ہمارے درمیان اللہ کی کتاب کے مطابق فیصلہ کریں، اس کے  
 بعد اس کا فریق کھڑا ہوا جو اس سے زیادہ سمجھ دار تھا، اس نے بھی کہا اللہ کی کتاب سے  
 ہمارے بیچ فیصلہ کریں اور بولنے کی اجازت پہلے مجھے دیجئے۔ آپ نے کہا: کہو: اس  
 نے بیان شروع کیا اور کہا کہ میرا بینا اس آدمی کے یہاں مزدوری کرتا تھا، اور اس  
 دوران اس نے اس آدمی کی بیوی سے زنا کر لیا، تو اپنے بیٹے کی جانب سے میں نے  
 فدیہ میں ایک سو بکری اور ایک لوٹڑی اس آدمی کو دیا، بعد میں اہل علم سے میں نے  
 دریافت کیا تو لوگوں نے بتایا کہ میرے بیٹے کو سو کوڑے لگائے جائیں گے اور ایک  
 سال کیلئے جلاوطن کیا جائیگا۔ اور اس آدمی کی بیوی کو رجم کیا جائیگا۔

نبی کریم ﷺ نے جب پوری بات سن لی تو آپ نے فرمایا: ”وَالَّذِي  
 نَفِیسی بَیَدہ لَا قُضیَّنَ بَینَکُمَا بِکَتَابِ اللَّهِ جَلَّ ذِکْرُهُ“ قسم ہے اس ذات کی  
 جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، بلاشبہ میں تم دونوں کے بیچ اللہ جل ذکرہ کی کتاب  
 سے فیصلہ کروں گا۔

آپ نے فرمایا: دیکھو تمہاری ایک سو بکری اور ایک لوئٹی تم کو واپس ہو گی اور تمہارے بیٹے کو سوکوڑے لگائے جائیں گے اور ایک سال کیلئے جلاوطن کیا جائے گا۔ رہی اس کی عورت تو انہیں تم اس کے پاس جاؤ تحقیق کرو اگر وہ اعتراف کرتی ہے تو اس کو رجم کر دو۔ حضرت انہیں گئے اس عورت نے اعتراف کر لیا اس لئے اس کو رجم کرو یا گیا۔ (صحیح بخاری رحدود در ۶۸۲۸)

نہایت مشہور حدیث ہے۔ آپ نے پوری حدیث سن لی، اس میں دونوں فریق کہہ رہے ہیں اللہ کی کتاب کے مطابق آپ فیصلہ کریں اور خود رسول اللہ ﷺ بھی قسم کھا کر کہہ رہے ہیں کہ اللہ کی کتاب ہی سے فیصلہ کروں گا۔

اب آپ قرآن کریم میں تلاش کریں کہیں آپ کو یہ واقعہ نہیں ملے گا۔ اور آپ نے جو فیصلہ کیا وہ فیصلہ بھی نہیں ملے گا، یہاں تک کہ رجم ثابت ہے مگر وہ بھی قرآن کریم میں نہیں ملے گا۔ ہاں غیر شادی شدہ زانی کی سزا کا حکم ملے گا۔ لیکن اس کے باوجود آپ نے اپنے فیصلے کو کتاب اللہ کا فیصلہ قرار دیا اور صحابہ کرام نے بھی اسے کتاب اللہ ہی کا فیصلہ سمجھا۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ آپ کے نزدیک اور آپ کے صحابہ کرام کے نزدیک آپ کا حکم قرآن کے حکم کے مساوی تھا۔ اور آپ کا فیصلہ کتاب اللہ کا فیصلہ تھا۔

### باعتبار قرآن حدیث کی قسمیں:

عبدالوہاب خلاف نے اپنی کتاب "علم اصول الفقہ" میں قرآن کریم کے اعتبار سے سنت کی تین قسمیں بیان کی ہیں۔

(۱) جو حکم قرآن کریم میں ہے بعینہ وہی حکم حدیث میں بھی ہے، جیسے نماز،

روزہ، اور حج، زکوٰۃ وغیرہ کا حکم قرآن میں ہے اور بعینہ وہی حکم حدیث میں بھی ہے، ایسی صورت میں حدیث قرآن کریم کی موید اور موکد ہوگی۔

(۲) کوئی حکم قرآن کریم میں ابھالا ہے اور وہی حکم حدیث میں تفصیلًا بیان ہوا ہے، جیسے نماز، روزہ اور حج و زکوٰۃ کا حکم قرآن میں ہے لیکن نماز کیے پڑھیں، روزہ کیسے رکھیں، زکوٰۃ کیسے ادا کریں؟ اس کی تفصیل اور طریقہ قرآن میں نہیں بتایا گیا ہے وہ آپ کو حدیث میں ملے گا، رکوع کتنا، سجدہ کتنا؟ سری کب؟ جہری کب؟ زکوٰۃ کتنے میں کتنی؟ سال میں ایک بار یا زندگی میں ایک بار یہ سب تفصیل آپ کو حدیث میں ملے گی، ایسی صورت میں حدیث کی حیثیت مفسر اور مبنی کی ہوگی۔

(۳) حدیث میں کچھ ایسے احکامات بھی ملیں گے جو قرآن کریم میں نہیں ہیں، صرف حدیث ہی میں ہیں۔ مثلاً عورت سے حالت حیض و نفاس میں نماز معاف ہے، کتا اور درندہ حرام ہے، مردہ مچھلی اور مٹی حلال ہے، اسی طرح قرآن کریم نے صرف دو گئی بہنوں کو ایک ساتھ ایک نکاح میں جمع کرنے کی منع کیا ہے، جبکہ خالہ اور بھائی، پھوپھی اور بھتیجی کو بھی ایک ساتھ جمع کرنا حرام ہے، یہ سارے مسائل قرآن کریم میں نہیں ہیں، حدیث سے ثابت ہیں مگر ساری امت ہمیشہ سے ان مسائل کو تسلیم کرتی چلی آ رہی ہے، ایسی صورت میں حدیث کی حیثیت سنت منشیہ اور مشتبہ کی ہوگی۔

تمیوں صورتوں میں پہلی اور دوسری صورت بالکل واضح ہے اور ان کو تسلیم کرنے میں کسی کو اختلاف نہیں ہے، تیسرا صورت کو یہ کہکر مذکرین حدیث رد کرتے ہیں کہ یہ زائد علی القرآن ہے، حالانکہ ایسے مسائل، جن کو قرآن کریم نے نہیں بیان کیا ہے صرف حدیث میں بیان کیا گیا ہے، ان کو تسلیم کرنا قرآن کریم کی آیات سے ثابت ہے۔ اس لئے کہ متعدد آیات میں اللہ تعالیٰ نے واضح کر دیا ہے کہ رسول کی اطاعت

مستقلًا ہے، اب اگر کوئی حدیث کے انھیں احکامات کو تسلیم کرے جن کو قرآن کریم نے اجمالاً یا تفصیلًا مس کیا ہے تو یہ اللہ کی اطاعت ہوئی رسول کی اطاعت کہاں ہوئی؟ آیات سماعت فرمائیں۔

(۱) ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ هُنَّ مُنْتَهٰى﴾ (نساء / ۵۹)

آیت کریمہ میں تین لوگوں کی اطاعت کا حکم دیا گیا ہے، لیکن ”اطیعوا“ کا صیغہ اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ لا یا کیا اور ”اولی الامر“، کے ساتھ نہیں لا یا کیا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت مستقلًا ہے اور ”اولی الامر“ کی اطاعت اللہ اور اس کے رسول کے ضمن میں ہے، لہذا رسول کی اطاعت اس امر میں بھی کی جائے گی جس کا حکم صرف آپ نے دیا ہے، قرآن کریم نے نہیں دیا ہے۔

(۲) ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى﴾، آپ اپنی خواہش سے کچھ نہیں بولتے آپ جو کہتے ہیں وہ اللہ کی وحی ہوتی ہے۔

آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ آپ اپنی طرف سے کچھ نہیں بولتے آپ جو بولتے ہیں وہ اللہ کا حکم اور اللہ کی وحی ہوتی ہے، جب وحی ہے تو اس پر عمل واجب ہے۔ قرآن میں اس کا ذکر ہو یا نہ ہو۔

(۳) ﴿فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بِيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مَمَّا قَضَيْتَ وَرَسَّلْمُوا تَسْلِيمًا﴾ (نساء / ۲۵)

آپ کے رب کی قسم: لوگ اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتے جیک وہ اپنے اختلافات میں آپ کو حکم نہ تسلیم کر لیں پھر اپنے دل میں آپ کے فیصلے کی جانب سے

کوئی محسوس نہ کریں بلکہ اسے پورے طور سے تسلیم کر لیں۔ آیت کریمہ میں علی الاطلاق کہا جا رہا ہے کہ جب تک لوگ آپ کے فیض کو شرح صدر کے ساتھ نہ قبول کر لیں اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتے، خواہ آپ کا وہ فیصلہ قرآن کریم میں موجود ہو یا نہ ہو۔ تمن آیتیں پیش کی گئی ہیں ان کے علاوہ سورہ حشر کی آیت نمبر ۷، سورہ احزاب کی آیت نمر ۳۶ کی طرف رجوع کیا جا سکتا ہے۔

### (۲) قرآن کریم پر حدیث کی تقدیر:

لیجیئ صحیح بخاری کی ایک حدیث سن اکر ہم بحث کرتے ہیں۔ اس حدیث سے آپ کو یہ فیصلہ کرنے میں آسانی ہو گی کہ صحابہ کرام کے نزدیک واجب الاطاعت ہونے میں قرآن و حدیث دونوں برابر ہیں۔

”جَاءَ رَجُلٌ إِلَى ابْنِ عُمَرَ فَقَالَ: نَذَرَ رَجُلٌ أَنْ يَصُومَ يَوْمًا قَاتَ أَطْهَرَهُ قَاتَ: الِّيْتَيْنِ، فَوَاقَ يَوْمٌ عِيدٍ، فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ أَمْرَ اللَّهُ بِوَفَاءِ النَّذْرِ، وَنَهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ صَوْمَ هَذَا الْيَوْمِ۔“

(صحیح بخاری، صوم، باب صوم یوم النحر، ۱۹۹۴)

ترجمہ: ایک شخص عبد اللہ بن عمر کے پاس آیا اور کہا: ایک آدمی ایسا ہے کہ جس نے ہر سو ماوکہ کو روزہ رکھنے کی نذر مانی ہے، اتفاق سے سو ماوکہ کے دن عید پڑ گئی (اب کیا کرے؟) عبد اللہ بن عمر نے جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ نے نذر پوری کرنے کا حکم دیا ہے اور نبی ﷺ نے عید کے دن روزہ رکھنے سے منع کیا ہے۔

عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا جواب خوب واضح نہیں ہے، اس لئے حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ اس کی تخریج کرتے ہوئے فرماتے ہیں: یہاں دو متعارض دلیلیں

جمع ہو گئی ہیں ایک دلیل تو یہ ہے کہ نذر کے بارے میں قرآن کا حکم ہے کہ اسے پوری کرو۔ دوسری دلیل یہ ہے کہ عید کے دن روزہ رکھنا حرام ہے اور یہ حکم نبی ﷺ نے دیا ہے۔ ظاہر ہے ایک ساتھ دونوں دلیلوں پر عمل نہیں کیا جاسکتا اور کسی کو چھوڑا بھی نہیں جاسکتا۔ لہذا اطریقہ عمل یہ ہو گا کہ نبی کو امر پر مقدم کریں گے، یعنی عید کے دن روزہ نہیں رکھیں گے، لیکن روزہ نذر کا ہے اور اللہ کا حکم ہے ”ولیو فوا نذورهم“ یا امر ہے، اس امر پر عمل بعد میں ہو گا یعنی بعد میں کسی دن نذر کی قضا کریں گے۔ دونوں دلیلوں پر عمل ہو گیا۔ یہ حدیث پیش کر کے ہم یہ بتانا چاہتے ہیں کہ عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما ایک جلیل القدر، ذی علم صحابی رسول ہیں۔ ان کے سامنے دو دلیلیں ہیں ایک قرآن کی اور ایک حدیث کی تعارض کے وقت نصرف یہ کہ دونوں کو مقابل جھٹ مانتے ہیں بلکہ حدیث رسول کو قرآن کریم پر مقدم کرتے ہیں۔ عید کے دن روزہ رکھنے کی ممانعت حدیث رسول سے ثابت ہے اور نذر پوری کرنا قرآن کریم سے ثابت ہے، لیکن فرماتے ہیں پہلے نبی پر عمل کریں گے اگر چہ وہ حدیث رسول سے ثابت ہے۔

سنا آپ نے: عبد اللہ بن عمرؓ کا قرآن کے ساتھ حدیث رسول کو پیش کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ حدیث رسول صحابہؓ گرام کے نزدیک قرآن کی طرح جھٹ ہے۔ اے اللہ تو ہم سب کے دلوں میں قرآن و حدیث کی محبت پیدا کرو اور حق کی رہنمائی فرمائے توہداشت دینے اور بخششے والا ہے۔

☆☆☆

# محمد شین کرام کی امانت اور صداقت

نکات:

- (۱) جھوٹ ایک فطری جرم۔
- (۲) محمد شین کرام کا تین۔
- (۳) محمد شین کرام کا کمال احتیاط۔

## جھوٹ ایک فطری جرم

جھوٹ معاشرے کا ایک طبعی اور فطری جرم ہے، انسان کی فطرت جھوٹ کا انکار کرتی ہے۔ آپ نے سنا ہوگا کہ اسلام لانے سے قبل حضرت ابوسفیان نبی ﷺ کے بدترین دشمنوں میں سے تھے، جنگ احمد میں مشرکوں کی کمان ابوسفیان ہی نے کی تھی، لیکن دیکھئے کفر اور اسلام دشمنی کے باوجود ان کو کذب سے کتنی نفرت تھی، ابھی اسلام نہیں قبول کیا ہے، ہر قل کے دربار میں انھیں بلا بیا گیا اور ہر قل نے نبی ﷺ کے بارے میں ان سے بہت سارے سوالات کے، ایسے وقت میں آپ سے نفرت اور دشمنی کا تقاضا تھا کہ آپ کو بدنام کرنے کے لئے ابوسفیان جھوٹ بول دیتے، لیکن ایک بھی جھوٹ نہیں کہہ سکے، جو کہا وہ سب حقیقت اور واقعہ کے مطابق تھا جھوٹ نہ بولنے کی وجہ خود انھیں کے الفاظ میں سنئے کہتے ہیں۔

فَوَاللَّهِ لَوَا الْحَيَاةُ مِنْ أَنْ يَأْتُرُوا عَلَيَّ كَذِبًا لَكَذَبَتُ عَنْهُ

(صحیح بخاری ۷۸)

اللہ کی قسم یہ فکر دا من گیر تھی کہ آج اگر جھوٹ بول دوں گا تو قیامت تک لگاں

مجھے جھوٹا کہیں گے، ورنہ آپ کے بارے میں جھوٹ کہہ دیتا۔ اندازہ تکھے ابوسفیان ابھی حالت کفر میں ہیں لیکن یہ گوارہ نہیں کہ جھوٹ کا داعی میرے کردار پر لے جو کہا صحیح کہا۔

اسلام کی تعلیمات کے مطابق جھوٹ گناہ کبیرہ ہے، اس کی ندامت اور برائی قرآن و حدیث میں کثرت سے بیان کی گئی ہے، خصوصیت سے اس شخص کو جہنم کی وعید سنائی گئی ہے جو حدیث گھڑے، جھوٹ بولے اور نبی ﷺ کی طرف اسکی نسبت کر دے۔ آپ نے فرمایا ہے۔

”مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ فَلَيَتَوْ أَمْقَعَدَهُ مِنَ النَّارِ“ (صحیح بخاری ۱۰۷۱)  
 جس نے میرے اوپر جھوٹ باندھا وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنالے۔ متعدد سندوں سے یہ حدیث آتی ہے اور محدثین کے بیان کے مطابق یہ حدیث تو اتر کے درجہ کو پہنچ جاتی ہے۔ لیکن مکرین حدیث کا کمال دیکھیئے کہ جن راویوں نے کذب کی ندامت میں حدیثیں بیان کیں انھیں راویوں کو ان لوگوں نے کاذب اور جھوٹا کہہ دیا۔ یہ بھی نہیں سوچا کہ اگر وہ خود جھوٹ بولتے ہیں تو جھوٹ کی ندامت میں حدیثیں کیوں بیان کرتے ہیں؟

جو ٹھے اور پچے دنیا میں ہمیشہ رہے ہیں اور ہمیشہ رہیں گے، جھوٹے اور پچے اپنی خلقت سے نہیں پہچانے جاتے، جھوٹ اور پچ کے دلائل اور قرآن ہوتے ہیں جن سے تمیز کر لی جاتی ہے، کبھی اعتراض سے کبھی دعویٰ کی غلطی سے، کبھی قرآن اور انداز گفتگو سے، بات یہاں راویان حدیث کی چل رہی ہے، ان راویوں میں جہاں، عادل ثقہ اور صادق لوگ ہیں وہیں ان راویوں میں بعض بدعتی و ضارع اور کذا اب بھی ہیں۔ لیکن محدثین کرام نے چھان پھٹک کر کوڑا، کباڑا سب الگ کر دیا ہے، راویوں کے حالات کا

بھرپور تسع کیا، اس کے لئے اصول اور ضابطے بنائے، مستقل فنون ایجاد کئے اسے اسے الرجال پر، القاب و کنی پر کتابیں لکھیں، کسی راوی پر حکم لگانے سے پہلے اس کے تمام حالات زندگی کا جائزہ لیا اس کے بعد فصلہ کیا کہ اس راوی کی حدیث قبول کی جائیگی یا نہیں؟ حدیث کی کتابیں اٹھائیے مطالعہ کیجئے تو آپ کو اندازہ ہو جائیگا کہ حدیث نبی کے اخذ و تحمل میں راویان حدیث نے کس حزم احتیاط کا ثبوت دیا ہے۔ اخیر میں ہم اس کی مثالیں پیش کر کے ان کی امانت و دیانت کو واضح کریں گے۔ (ان شاء اللہ)

یہاں ہم صرف یہ کہنا چاہتے ہیں کہ منکرین حدیث راویان حدیث کو بڑی آسانی سے جھوٹا کہہ دیتے ہیں۔ فرض کیجئے اگر محمد شین نے خیانت اور کذب سے کام لیا ہے تو آپ دین کو کہاں تلاش کریں گے۔ قرآن پاک کو بھی تو انھیں راویوں نے ہم تک پہنچایا ہے۔ روایت حدیث میں اگر کذب کا احتمال ہے تو انھیں راویوں نے ہم تک قرآن کو بھی پہنچایا ہے، قرآن پاک کے حفظ و نقل اور جمع و ترتیب میں بھی یہ احتمال پیدا کیا جا سکتا ہے۔ پھر دین کیلئے ہمارے پاس بچا کیا؟

### محمد شین کرام کا تسع

میرے بھائیو! دین کی حفاظت کیلئے اللہ پاک نے اپنے فضل خاص سے محمد شین کی جماعت کو پیدا کیا تھا، محمد شین کرام جیسی عادل، صادق، امین، حافظ، ضابط، جماعت دنیا کی آنکھے نہیں دیکھا اور نہ قیامت تک دیکھ سکتی ہے۔ محمد شین کرام نے حدیث کی صحبت اور ضعف کو جانے کیلئے نہایت سخت اور کڑے اصول بنائے اور انھیں کی روشنی میں راویوں کے حالات کا تسع کیا! نام کیا ہے؟ لقب کیا ہے؟ کنیت کیا ہے؟ پیشہ کیا ہے؟ باپ کون ہے؟ دادا کون؟ خاندان کون، قبیلہ کون؟ تاریخ پیدائش کیا؟

تاریخ وفات کیا؟ کہاں پیدا ہوئے؟ کہاں وفات ہوئی؟ حصول علم کے وقت عمر کیا تھی؟ سماج اور معاشرے میں ان کا مقام کیا تھا؟ اخلاق کیسے تھے؟ عقیدہ کیا تھا؟ صدق و کذب کا حال کیا ہے؟ حفظ و اتقان کی تحقیق ہوئی، سوء حفظ کی بیماری تو نہیں تھی؟ ہوٹل بازی تو نہیں کرتے تھے؟ حصول علم کیلئے کہاں کہاں کا سفر کیا؟ کب کیا؟ ایک ہی شہر کا کتنی بار سفر کیا؟ کن شیوخ سے حدیث اخذ کی؟ شیوخ کا علمی مقام کیا تھا؟ حافظہ کیا، اخلاق کیسے؟ عقیدہ کیا تھا؟ اس شیخ سے برہ راست سنائے ہے؟ یا اس کی کتاب اور بیاض سے روایت کر رہا ہے؟ اگر سنائے تو درس میں تنہا تھا یاد و سرے ساتھی بھی تھے؟ اگر دوسرے ساتھی بھی تھے تو عبارت خود پڑھی یا دوسرے نے پڑھی؟ یا استاد نے پڑھی؟ پھر کس عمر میں حدیث لیا۔ جوانی میں یا بڑھاپے میں؟ حدیث لی تو درس میں لی یا بر سبیل تذکرہ اور راہ چلتے؟ سناؤ کیا استاد نے درسگاہ میں بیٹھنے کی اجازت دی تھی یا نہیں دی تھی؟

یہ اور ان کے علاوہ ایسی ایسی کریدا اور چھان میں ہوئی کہ رواۃ کی زندگی کا کوئی پہلو مخفی نہیں رہ سکا اور اگر مخفی رہ گیا تو وہ راوی مجہول الحال قرار پایا اور اس کی روایت رد کر دی گئی۔ حالات کا علم ہوا تو کسوٹی پر رکھنے کے بعد فیصلہ ہوا کہ روایت قبول کی جائے یا نہیں؟

علم اماء الرجال کی ایجاد امت محمدیہ پر اللہ کا ایک ایسا انعام ہے جس سے دنیا کی ساری قومیں محروم ہیں۔ نہایت وقت اور باریکی کے ساتھ لاکھوں راویوں کے حالات زندگی کو قلمبند کرنا محدثین کرام اور ائمہ جرح و تعدیل کا ایسا عظیم کارنامہ اور امت مسلمہ کا ایسا فیضی سرمایہ ہے جو اس ترقی یافتہ دور میں بھی کسی قوم کو حاصل نہیں ہو سکا "ذلک فضل الله يؤتیه من يشاء" حدیث رسول ہی کی صحت اور ضعف کو

جانچنے کیلئے فنِ مصطلح کی ایجاد ہوئی جس کے ذریعہ حدیث رسول کا معیار اور درجہ مقرر کیا گیا، حدیث کے اخذ و در کیلئے اصول اور ضابطے بنائے گئے ایسے ضابطے جو دنیا کے تمام ضابطوں سے سخت اور کڑے ہیں۔

آپ جانتے ہیں کہ دنیا میں ہر جگہ فیصلہ اکثریت پر ہوتا ہے لیکن فنِ حدیث وہ علم ہے کہ یہاں فیصلہ اقلیت پر ہوتا ہے اور حکومت اقلیت کی ہوتی ہے، مثلاً کسی حدیث کے اگر پانچ طبقات ہیں اور ہر طبقے میں راویوں کی کثرت ہے لیکن کسی ایک طبقے میں صرف ایک ہی راوی ہے تو اسی ایک کا اعتبار ہوگا اور پوری حدیث پر غرابت اور تغیرد کا حکم لگادیا جائیگا۔

یہ چند باتیں بطور نمونہ آپ کی خدمت میں پیش کردی گئیں۔ اب آپ خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ محدثین کرام کی اس جماعت حق نے صیانت حدیث کے کیسے کیے اصول اور ضابطے بنائے، خود کتنی مختیں کیں، کتنے اسفار کئے، بال کی کھال نکالی، ایک ایک راوی کا بخیرہ ادھیرا۔ تمایع اب بھی ان علماء صادقین کی صداقت اور امانت پر شبہ کیا جاسکتا ہے؟ اس کے بعد بھی اگر کسی کو اطمینان نہیں ہوتا تو میں محدثین کرام کے حزم و احتیاط اور صداقت و امانت کی چند مثالیں پیش کر کے بتاتا ہوں کہ دیکھئے محدثین کرام نے روایت حدیث میں کس کمال احتیاط سے کام لیا ہے جو رواۃ اپنے اساتذہ اور شیوخ کے بارے میں اتنے محتاط ہیں وہ رسول اللہ ﷺ پر کیسے جھوٹ بول سکتے ہیں؟ یہ ناممکن ہے۔

### محدثین کرام کا کمال احتیاط:

دنیا کے اندر کہ ایک ایسی جگہ ہے جہاں جدال و قاتل حرام اور ناجائز ہے، یہاں

تک کہ آپ مکہ کی گھاٹ بھی نہیں اکھاڑ سکتے، لیکن اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول ﷺ کو ایک مخصوص وقت میں وہاں قفال کی اجازت دی تھی، مکہ کو چونکہ شرک و کفر کی آلاتشوں سے پاک کرنا تھا اس لئے آپ کو یہ اجازت فتح مکہ کے موقع پر دی گئی، اس کے بعد پھر مکہ کی حرمت و عظمت واپس آگئی اور ہمیشہ کیلئے وہاں جدال و قفال منوع ہو گیا۔

بنو خزاعہ نبی ﷺ کا حلفی قبیلہ تھا۔ اس قبیلے کے ایک آدمی کو بنولیث قبیلے کے لوگوں نے فتح مکہ سے پہلے کسی موقع سے مارڈا لاتھا۔ مکہ فتح ہوا تو بنو خزاعہ کے لوگوں نے موقع کو غنیمت جانا اور انتقام میں بنولیث کے ایک آدمی کو مارڈا۔ نبی ﷺ کو جب پتہ چلا تو آپ نے ایک تفصیلی خطبہ دیا، خطبہ کے جس حصہ سے ہمارا استدلال ہے، ہم اس کو پیش کر رہے ہیں۔ آپ نے فرمایا:

”ان الله حبس عن مكة القتل او الفيل“ یعنی اللہ تعالیٰ نے کہ مکہ سے قتل کو یا ہاتھی کروک دیا۔ دیکھئے روایت میں شہک کے ساتھ ہے ”القتل أو الفيل“ اس کے بعد امام بخاری فرماتے ہیں۔

”قال محمد واجعلوه على الشك، كذا قال ابو نعيم القتل او الفيل“ یعنی امام بخاری کہتے ہیں: اس لفظ کو شہک کے ساتھ ہی رکھو، اس لئے کہ میرے استاد ابو نعیم نے ایسے ہی روایت کیا ہے ”القتل او الفيل“ اس کے بعد امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں ”وغيره يقول الفيل“ یعنی میرے استاد ابو نعیم کے علاوہ دوسرے لوگ جب روایت کرتے ہیں تو بغیر شہک کے صرف ”الفيل“ کہتے ہیں۔ (صحیح بخاری، کتاب العلم، باب کتابة العلم) ”فیل“ سے اس واقعہ کی طرف اشارہ ہے جو نبی ﷺ کی پیدائش کے سال پیش آیا تھا۔ جب شہ کے بادشاہ نے باطیحوں کے ذریعہ خانہ کعبہ کو ڈھانے کیلئے چڑھائی کی تھی اور اللہ نے اس کو وادی محسر میں ہلاک کر

دیا۔ اللہ تعالیٰ نے سورہ فیل میں اس واقعہ کو بیان فرمایا ہے۔  
 نا آپ نے: امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کے احتیاط اور تورع کو، دوسرے شیوخ بغیر شک کے صرف ”الفیل“ روایت کرتے ہیں لیکن ابو نعیم فضل بن دکین جب روایت کرتے ہیں تو شک کے ساتھ یوں بیان کرتے ہیں ”القتل أَوْ الْفِيل“ چونکہ یہاں روایت ابو نعیم کی ہے اس لئے امام الحدیثین تاکید کرتے ہیں کہ اس روایت میں شک کے ساتھ ہی پڑھا جائے اس لئے کہ میرے استاد نے ایسے ہی پڑھایا ہے۔ اگرچہ دوسرے شیوخ کی روایتوں کو سامنے رکھئے تو یہ شک دور ہو جاتا ہے۔ لیکن ابو نعیم کی روایت میں بغیر شک کے پڑھنا امانت کے خلاف ہے۔ یہ ہے محدثین کرام کے صدق، امانت، دیانت، تورع اور احتیاط کی ایک مثال دوسری مثالیں سماعت فرمائیں۔

(۲) ”کتاب الادب“ ”باب بیل الرحم بیلالہا“ میں صدر حجی کے تعلق سے امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی صحیح میں ایک حدیث نقل کی ہے حدیث کا لفظ اس طرح ہے ”ولکن لهم رحم أبللها بیلانہا“ حدیث میں ”بیلانہا“ کا لفظ آیا ہے جس کا معنی واضح نہیں ہے۔ صحیح لفظ جو آیا ہے وہ ”بیلالہا“ ہے اور اس کا معنی واضح ہے۔ لیکن امام بخاری کو جو لفظ جس سند سے پہنچا ہے اسکو من و عن اسی طرح بیان کرتے ہیں۔ چاہے اس کا معنی صحیح بنے یا نہ بنے اس لئے کہ امانت کا تقاضا یہی ہے پھر امام بخاری خود ہی اسکو یوں صاف کرتے ہیں: ”قال ابو عبد الله کذا وقع، و بیلالہا اجود واضح و بیلانہا لا اعرف لها وجها“ یعنی ”بیلالہا“ صحیح ہے کہ اس کا معنی واضح ہے لیکن ہم کو اپنے شیوخ سے ”بیلانہا“ پہنچا ہے اس لئے ہم وہی بیان کرتے ہیں اگرچہ اس کی کوئی توجیہ نہیں معلوم۔

(۳) انس بن مالک رضی اللہ عنہ حدیث کے راوی ہیں۔ سفر جہاد کا ذکر ہے۔

سمندر میں کشتی پر سوار مجاہدین کو اللہ کے رسول ﷺ تشریف دیتے ہوئے یوں فرماتے ہیں کہ وہ اس طرح اطمینان سے سمندر کا سفر کریں گے جیسے بادشاہ اپنے تخت پر اطمینان سے بیٹھے ہوتے ہیں۔ حدیث کا لفظ ہے ”ير كبون ثبج هذا البحر ملوکاً على الأسرة أو مثل الملوك على الأسرة“ اس حدیث میں ”ملوکاً على الأسرة“ یا ”مثل الملوك على الأسرة“ ہے اس میں انس بن مالک کے شاگرد اسحاق بن عبد اللہ کوشک ہو گیا اور انہوں نے اپنے شک کو بلا تأمل ظاہر کر دیا اس لئے کہ شک ظاہر نہ کرنا امانت کے خلاف تھا۔

(۲) امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ اپنی مشہور کتاب جامع ترمذی میں سب سے پہلا باب قائم کرتے ہیں ”باب ماجاء لاتقبل صلوٰۃ بغیر طہور“ یعنی بغیر پاکی کے نماز قبول نہیں ہوگی۔ اس باب میں جو حدیث لائے ہیں وہ امام ترمذی کو دو شیوخ سے پہنچتی ہے (۱) تنبیہ بن سعید (۲) هناد بن السری۔ امام ترمذی کہتے ہیں یہ حدیث مجھ سے تنبیہ بیان کرتے ہیں تو ”بغیر طہور“ کا لفظ استعمال کرتے ہیں اور ہناد بیان کرتے ہیں تو ”الابطهور“ کا لفظ ادا کرتے ہیں۔

لفظ کوئی بھی استعمال کیا جائے مفہوم ادا ہو جاتا ہے لیکن امام ترمذی کو یہ فرق بتانے پر جس چیز نے مجبور کیا وہ ان کی امانت تھی۔

(۵) کتاب الزکوٰۃ ”باب خص الامر“ میں امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ ابو حمید ساعدی رضی اللہ عنہ کی ایک روایت نقل کرتے ہیں اور اس حدیث میں تین قسم کا فرق بیان کرتے ہیں۔

۱۔ ایک راوی کہتا ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ مدینہ کے قریب پہنچے اور احد پہاڑ نظر آنے لگا تو آپ نے فرمایا ”هذا جبل يحبنا و نحبه“ دوسراراوی اسی کو

یوں بیان کرتا ہے ”احد جبل یحبنا و نحبه دیکھئے دونوں عبارتوں میں صرف ”ہذا“ اور ”احد“ کا فرق ہے۔ دونوں میں سے جو لفظ بھی ہو مفہوم ادا ہو جاتا ہے اور کوئی اختلاف بھی نہیں ہوتا۔ لیکن امام بخاری کی امانت کا تقاضا تھا کہ جس سند سے جو لفظ ملا ہے اس میں وہی لفظ بیان کریں۔

۲۔ نبی ﷺ انصار کے مخلوقوں کی فضیلت بیان کر رہے ہیں۔ مخلوقوں کی ترتیب ایک راوی شک کے ساتھ یوں بیان کرتا ہے ”ثم دور بنی ساعدة او دور بنی الحارث بن الخزرج“ دوسرا راوی بغیر شک کے یوں بیان کرتا ہے ”ثم دور بنی الحارث بن الخزرج ثم بنی ساعدة“ امام بخاری نے دونوں کے الفاظ نقل کر دیا اس طرح شک بھی دور ہو گیا اور امانت کا حق بھی ادا ہو گیا۔

۳۔ اس حدیث میں امام بخاری کے شیخ سہل بن بکار ہیں۔ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ حدیث بیان کرتے کرتے این بکار جب اس مقام پر پہنچ کہ ”رسول اللہ ﷺ جب مدینہ کے قریب پہنچے“ تو میرے استاد این بکار نے جو لفظ استعمال کیا اس کو میں ٹھیک سے نہیں سن سکا اس لئے مجھے شک ہے لیکن اس کا مفہوم یہ ہے ”اشرف علی المدینۃ“ امام بخاری کو اپنے استاد کے کلمے میں شک تھا لیکن اس شک کے اظہار کو بھی انہوں نے امانت کا تقاضا سمجھا۔ شیخ کے کلمات کی ادائیگی میں احتیاط کا یہ کمال ہے تو حدیث رسول میں احتیاط کیا مقام ہوگا؟

(۶) جہنم کی گہرائی کے بارے میں ایک حدیث ہے جس کو حسن بصری، صحابی رسول عتبہ بن غزوان رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں یہ حدیث بیان کرنے کے بعد امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ حسن بصری کا سامع عتبہ بن غزوان سے ثابت نہیں ہے۔ اس لئے کہ یہ واقعہ بصرہ کے منبر کا ہے اور عتبہ بن غزوان بصرہ حضرت عمر

کے اخیر زمانے میں آئے تھے اور حسن بصری کی پیدائش حضرت عمرؓ کی شہادت سے دو سال پہلے ہے۔ اب تاریخ ملائیے تو معلوم ہوگا کہ عتبہ بن غزوان جب بصرہ آئے تھے اس وقت حسن بصری کی عمر زیادہ سے زیادہ دو سال رہی ہو گی، دو سال کا بچہ حدیث لینے کا اہل نہیں ہوتا۔ امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ نے حدیث کی سند کے اندر تاریخی اعتبار سے جو کمزوری تھی اسے واضح کر دیا۔ اور یہ بتاویا کہ اس روایت کے اندر انقطاع ہے۔ جبکہ حدیث کا مضمون فی نفسه صحیح ہے۔

(جامع ترمذی، باب ماجاه فی صفة قعر جهنم ۱/۲۷۰)

(۷) امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ ”کتاب المناقب“ باب قول النبی ﷺ اللهم امض لاصحابی هجرتهم. الخ“ میں ایک حدیث نقل کرتے ہیں۔ اس حدیث میں امام بخاری کے تین شیخ ہیں اور الفاظ حدیث میں معنوی سافرق کرتے ہیں۔ ایک استاد بیان کرتے ہیں تو کہتے ہیں ”ان تذر ذریتك“ اور دوستاد بیان کرتے ہیں تو کہتے ہیں ”ان تذر ورثتك“ لفظ کافر قہقہے معنی میں کوئی خاص فرق نہیں ہے۔ لیکن اس کے باوجود امام بخاری کی امانت تھی کہ انہوں نے اپنے شیوخ کے اختلاف لفظ کو بیان کر دیا“ و قال احمد بن یونس و موسی عن ابراهیم ”ان تذر ورثتك“

(۸) امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ ایک باب قائم کرتے ہیں: ”باب المندیل بعد الوضوء“ اس باب میں ایک حدیث ذکر کرتے ہیں اور سند یوں بیان کرتے ہیں: ”قال حد ثنا جریر قال حد ثیہ علی بن مجاهد عنی“ یعنی آگے جو حدیث آرہی ہے اس کو پہلے جریر نے علی بن مجاہد سے بیان کیا تھا لیکن بعد میں جریر وہ حدیث بھول گئے تو علی بن مجاہد نے وہ حدیث ان کو سنائی۔ گویا پہلے مرحلے میں جریر استاد اور

علی شاگرد تھے لیکن بھول جانے کے بعد دوسرے مرحلے میں علی استاد اور جریران کے شاگرد ہو گئے۔ غور کیجئے اللہ کے رسول کی حدیث راویان حدیث کتنی ایمانداری سے بیان کرتے ہیں اپنی ہی بیان کی ہوئی حدیث اگر بھول گئے اور شاگرد نے بعد میں وہ حدیث اپنے استاد کو سنائی اور یاد دلائی تو بیان کرتے وقت استاد نے اس حدیث میں اپنے شاگرد کو استاد تسلیم کر لیا۔ اور اس میں اپنی کوئی کسر شان نہیں سمجھی۔

(۹) ”کتاب الصلح“ میں امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ اپنے استاد مسدد بن مسربد سے ایک حدیث روایت کرتے ہیں۔ اخیر میں کہتے ہیں: ”قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ هَذَا مَمَّا انتَخَبْتُ مِنْ مُسَدِّدٍ قَبْلَ أَنْ يَجْلِسَ وَيُحَدِّثُ“ مسدد: امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کے مشہور شیوخ میں سے ہیں۔ لیکن یہ حدیث امام بخاری نے ان سے اس وقت حاصل کی تھی جب وہ منند درس پر باقاعدہ بیٹھنے نہیں تھے۔ اگر امام بخاری اس کی وضاحت نہیں کرتے تو بھی حدیث کی صحت میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔ اس لئے کہ مسدد تو ان کے استاد تھے ہی۔ لیکن یہ بتا دینا کہ یہ حدیث منند درس سنبھالنے سے پہلے کی ہے ان کی کمال امانت کی ولیل ہے۔

(۱۰) امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے ”کتاب الوصایا“ میں ایک حدیث نقل کی ہے یہ حدیث امام بخاری کو چار شیوخ سے پہنچتی ہے اور یہ چاروں شیوخ امام مالک کے شاگروں ہیں۔

امام بخاری کے ایک استاد عبد اللہ بن مسلم جب یہ حدیث بیان کرتے تو لفظ شک کے ساتھ بیان کرتے ہیں: ”ذلک مال رابح اور رایح“ اور باقی شیوخ بغیر شک کے یوں بیان کرتے ہیں ”ذلک مال رایح“ یاء کے ساتھ دیکھئے تین استاد بغیر شک کے بیان کرتے ہیں صرف ایک استاد شک کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔ لیکن

امانت اور سچائی کا تقاضا تھا کہ جس استاد نے جس لفظ کے ساتھ بیان کیا ہے اسکو اسی طرح بیان کیا جائے۔ اگرچہ یہ شک باقی تین شیوخ کے بیان سے دور ہو جاتا ہے۔

(۱۱) امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ ”بَابُ الْوَضُوءِ مِنَ الْقَوْنِ وَالْمَعْوَافِ“ میں ایک حدیث نقل کرتے ہیں۔ اس حدیث میں امام ترمذی کے دو استاد ہیں (۱) ابو عبیدہ بن ابی السفر (۲) اسحاق بن منصور۔ اور یہ دونوں شاگرد ہیں عبد الصمد بن عبد الوارث کے۔ لیکن ابو عبیدہ اپنے استاد سے روایت کرتے ہیں تو ”حدشا“ کا لفظ استعمال کرتے ہیں یعنی لفظ تحدیث کی صراحت کرتے ہیں اور اسحاق جب اپنے استاد عبد الصمد سے روایت کرتے ہیں تو ”خبرنا“ کا لفظ استعمال کرتے ہیں۔ ”حدشا“ کہیں یا ”خبرنا“ کہیں۔ حدیث کے مفہوم یا صحت و ضعف میں کوئی فرق نہیں پڑتا یہ محدثین کرام کے اصطلاحی کلمات ہیں۔ کوئی ان میں فرق مانتا ہے اور کوئی نہیں مانتا۔ لیکن امام ترمذی کی امانت کا تقاضا تھا کہ جس استاد نے تحدیث کی صراحت کی اس کو اور جس نے اخبار کی صراحت کی اسکوا لگ الگ بیان کر دیں۔

یہ ہے راویان حدیث کی امانت، دیانت، ورع، صدق مقال اور کمال احتیاط کی چند مثالیں۔ جو اپنے شیوخ سے نے ہوئے الفاظ میں بھی کسی طرح کا تعیہ گوارہ نہیں کرتے۔ بھلا حدیث رسول میں ان سے کذب کا تصور کیسے کیا جاسکتا ہے؟ جس شیخ سے جو لفظ سناؤ، ہی دہرا دیا اس کا معنی واضح ہو یا نہ ہو۔ جس نے ”بھلا تھا“ کہا اسکو بھی بتایا اور جس نے ”بھلا لھا“ کہا اسکو بھی بتایا۔ جس نے ”حدشا“ کہا اس سے ”حدشا“، نقل کیا اور جس نے ”خبرنا“ کہا اس سے ”خبرنا“، نقل کیا۔ جس نے بغیر ”طہور“ کہا اسکو بھی بتایا۔ اور جس نے ”الابطہور“ کہا اس کو بھی بتایا۔

یہ چند مثالیں آپ کے سامنے پیش کی گئی ہیں اس طرح کی مثالوں سے

حدیث کی کتابیں بھری ہوتی ہیں۔ ان مثالوں سے آپ نے اندازہ کر لیا ہو گا کہ محدثین کرام نے سند اور متن حدیث کی ادائیگی میں جس کمال احتیاط اور صدق و امانت سے کام لیا ہے اس کی مثال نہیں پیش کی جاسکتی، اپنے اسامتہ اور شیوخ سے جو سناؤ ہی بیان کیا، صحیح ہے یا غلط، ناقص ہے یا تام، واضح ہے یا غیر واضح، شک ہے یا یقین اس سے بحث نہیں جو نہ اس کو بیان کر دیا، حدثنا اور حدثی، اخبرنا اور اخبرنی، انبانا اور انبانی کا فرق بھی بخوبی خاطر رکھا گیا، اگر مجلس درس میں سناتو حدثنا اور اگر بر سبیل تذکرہ سناتو ”قال لنا“ کے الفاظ استعمال کریں گے۔ اگر کسی وجہ سے درسگاہ میں بیٹھنے کی اجازت نہیں تھی لیکن اس شیخ سے حدیث لینے کا شوق تھا تو پردے کے پیچھے سے یا چوکھت پر بیٹھ کر سنا اور تحدیث کے وقت یوں کہا! ”قراءة عليه وأن أسمع“ غور فرمائیے! محدثین کرام حدیث بیان کرتے وقت کس حزم و احتیاط کا لحاظ کرتے ہیں آپ دنیا کی پوری تاریخ کھنگال ڈالئے تورع کی یہ مثال کہیں نہیں ملے گی۔ اس صدق مثال کے بعد اگر کوئی ہٹ دھرم، مغرب زدہ یہ کہتا ہے کہ راویان حدیث جھوٹے تھے تو ہم اس سے یہی کہیں گے کہ محدثین کرام جیسا کوئی علمی کارنامہ تم نے یا تمہارے باپ، دادا نے کیا ہے تو سامنے لاو۔ ورنہ ہم تو یہی کہتے ہیں کہ:

﴿كَبَرُثُ كَلِمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفُواهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا﴾

(سورہ کھف / ۵۰)



# آسان نکاح

نکات!

- (۱) شادی قرآن کی تعلیم پر۔
- (۲) شادی قبول اسلام پر۔
- (۳) شادی صرف آزادی پر۔
- (۴) دعوت ولیہ۔
- (۵) فیصلہ آپ کے اوپر۔

اللہ عز و جل کا ارشاد ہے:

**﴿وَأَنِّكُحُوا الْأَيَامَيِّ مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءٍ يُغْنِيهِمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِمْ﴾ (النور: ۳۲)**

ترجمہ! اے مومنو! تم میں جو غیر شادی شدہ ہیں ان کی اور تمہارے غلاموں اور لوگوں میں جو نیک ہیں ان کی شادی کردو، اگر وہ فقیر ہو تو نے تو اللہ تعالیٰ ان کو اپنے فضل سے غنی کر سکتا ہے، اللہ بڑی وسعت والا بڑے علم والا ہے۔

آیت کریمہ میں شادی اور نکاح کی ترغیب دی جا رہی ہے، اولیاء کو حکم ہے کہ ان کے ماتحت اور زیر کفالت لوگ اگر شادی کے لائق ہو گئے ہیں اور شادی نہیں ہوئی ہے تو ان کی شادی کر دیں اور اس ترغیب کو اس حد تک موکد کیا گیا کہ غربت اور نعرووفاقہ شادی کے لئے مانع نہیں ہے، آدمی اپنی غربت کی وجہ سے سوچ سکتا ہے کہ میں خود اپنای پیٹ نہیں پال سکتا تو یہوی، بچوں کا خرچ کہاں سے لاوں گا؟ اللہ تعالیٰ نے اس وہم کو دور فرمادیا کہ روزی کی کشادگی اور تنگی میرے اختیار میں ہے اس کا تعلق کسی

انسان سے نہیں ہے، اس لئے بہت ممکن ہے کہ شادی کے بعد اللہ تعالیٰ تمہاری روزی میں کشادگی پیدا کر دے، اس لئے غربت کوشادی کے لئے مانع نہ بناؤ۔ لیکن یہ ضروری نہیں کہ شادی کے بعد کشادگی آہی جائے بہت سارے نقراء کو دیکھا جاتا ہے کہ شادی کے بعد ان کا فقر نہیں دور ہوا۔ اس لئے مفسرین اس کے وقوع کو اللہ کی مشیت کے ساتھ مقید مانتے ہیں۔

شادی کی ترغیب اور نکاح کا حکم قرآن پاک کی دوسری آیات میں بھی دیا گیا ہے، احادیث رسول میں مزید وضاحت کے ساتھ شادی کی ترغیب دی گئی ہے۔ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے صحیح بخاری کتاب النکاح میں سب سے پہلا باب جو قائم کیا ہے وہ ”الترغیب فی النکاح“ یعنی نکاح کی رغبت دلانے کا باب۔ اور باب کے اثبات میں رسول اللہ ﷺ کا یہ فرمان پیش کیا ہے:

”فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنْتِي فَلَيْسَ مِنِّي“

یعنی نکاح میری سنت ہے اس لئے اگر کوئی میری سنت سے اعراض اور انکار کرے گا تو وہ میری جماعت سے باہر ہے۔ گویا امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ یہ حدیث پیش کر کے صرف نکاح کی ترغیب ہی پر نہیں اکتفاء کرنا چاہتے بلکہ یہ بھی بتانا چاہتے ہیں کہ اس سنت سے اعراض سخت وعید کا باعث ہے ایسا آدمی سنت نبی سے یا یوں کہے اسلام سے باہر سمجھا جائے گا۔

نکاح کے حکم اور ترغیب میں آزاد، غلام، مرد اور عورت سب شامل ہیں، اللہ کا یہ پاکیزہ نظام ہے اس سے نسل انسانی برحقی اور پھیلتی ہے، لہذا جو کوئی اللہ کے اس نظام کے خلاف کوئی دوسرا راستہ اختیار کرے گا تو وہ اللہ کا نافرمان اور باغی تصور کیا جائے گا۔

نکاح کے ضمن میں بہت سارے مسائل سامنے آتے ہیں، طلاق، خلع،

لunan، سکنی، مہر، عدت، رضاعت اور کفاعت وغیرہ ایسے مسائل فیں جو توجہ طلب ہیں، لیکن آج ہم صرف نکاح کے تعلق سے کچھ باتیں آپ کے گوش گزار کرنا چاہیں گے، اور صرف چند حدیثیں پیش کر کے یہ فصلہ آپ کے اوپر چھوڑ دیں گے کہ نبی ﷺ نے جو بوجہ ہماری گردن سے اتنا کرنکا حکم کیا تھا اس کو ہم نے کس طرح مہنگا اور مشکل بنا کر اپنے کندھے پر لا دلیا ہے۔ اور اس بوجہ سے آج پورا معاشرہ کراہ رہا ہے۔

### شادی قرآن کی تعلیم یہ:

صحیح بخاری کتاب النکاح کی حدیث ہے اللہ کے نبی ﷺ کے مشہور صحابی حضرت سہل بن سعد رضی اللہ عنہ اس حدیث کے راوی ہیں اور حدیث الواہبہ کے نام سے یہ حدیث مشہور ہے۔

حضرت سہل بن سعد ساعدی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ نبی ﷺ اپنی مجلس میں تشریف فرماتھے اتنے میں ایک عورت آپ کی خدمت میں حاضر ہوئی اور اس نے کہا! ”یا رسول اللہ جست اہب لک نسی“ اے اللہ کے رسول میں اس لئے آئی ہوں کہ اپنا نفس آپ کے حوالہ کر دوں۔ (یہ مسئلہ کہ آپ کے علاوہ کوئی عورت اپنا نفس کسی کے حوالے کر سکتی ہے یا نہیں ابھی صاف کر دیا جائے پہلے حدیث نہیں) نبی ﷺ نے اس کی پیش کش سنی اور نظر انہا کر اس کو نیچے سے اوپر تک دیکھا پھر اپنا سر نیچے کر لیا۔ اس عورت نے جب دیکھا کہ آپ اس کے بارے میں کوئی فیصلہ نہیں کر رہے ہیں تو بیٹھ گئی۔ اس مجلس میں اور لوگ بھی تھے ان میں سے ایک صحابی اٹھے اور انہوں نے کہا! اللہ کے رسول آپ کو ضرورت نہیں ہے تو مجھ سے شادی کرو جسے:

آپ نے اس سے پوچھا تمہارے پاس مہر دینے کے لئے کچھ ہے؟ اس نے کہا! اللہ کے رسول! اللہ کی قسم کچھ نہیں ہے۔ آپ نے فرمایا! گھر جا کر دیکھو کچھ ملتا

ہے یا نہیں؟ وہ پھر گیا اور واپس آ کر بتایا اللہ کی قسم کچھ نہیں ملا: رسول اللہ ﷺ نے اس سے کہا! پھر جاؤ، لو ہے کی ایک انگوٹھی ہی ملے تو اسی کو لے کر آؤ۔ وہ آدمی پھر گیا اور واپس آ کر کہا! اللہ کی قسم اللہ کے رسول لو ہے کی انگوٹھی بھی نہیں ہے۔ ہاں میرمی یہ لئے ہے۔ آدمی اس کو دیدوں گا۔ آپ نے فرمایا! پھاڑ کے کیا کرو گے (کسی کے کام نہیں آئے گی) اور پوری اگر تم استعمال کرو گے تو اس کو نہیں ملے گی وہ استعمال کرے گی تو تم کو نہیں ملے گی۔ یہ سن کر وہ آدمی بیٹھ گیا، جب دیر ہو گئی تو انھوں کر جانے لگا۔ نبی ﷺ نے جاتے ہوئے دیکھا تو اس کو بلوایا۔ آپ نے اس سے کہا! یہ بتاؤ قرآن تمہیں یاد ہے؟ اس نے کہا! ہاں! فلاں فلاں سورہ یاد ہے گناہیا۔ آپ نے پوچھا یہ بتاؤ زبانی یاد ہے۔ اس نے کہا! ہاں آپ نے فرمایا! جاؤ میں نے اس عورت کو تمہارے نکاح میں دیا اس کو قرآن یاد کر ادینا (یہی مہربا ہو گا)۔ (صحیح بخاری، نکاح، باب ترتیب الحمر)

ابھی آپ نے سنا کہ ایک عورت نے اپنا نفس نبی ﷺ کو ہبہ کر نیکی پیش کش کی تھی۔ یہ سن کر آپ کوشہ ہو سکتا ہے کہ اس طرح ہبہ کرنا اگر نبی کریم ﷺ کیلئے جائز ہو سکتا ہے تو ہمارے لئے بھی جائز ہو گا۔

میرے بھائیو! ایسا نہیں ہے۔ اللہ کی جانب سے آپ کے لئے یہ خصوصی اجازت تھی۔ آیت کریمہ سنی، اللہ جل شانہ فرماتے ہیں۔

﴿وَأُمْرَأٌ مُّؤْمِنَةٌ إِنَّ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنَّ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَكْحِهَا خَالِصَةً لَّكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ (آل احزاب: ۵۰)

ترجمہ! اور وہ با ایمان عورت جو اپنا نفس نبی ﷺ کو ہبہ کر دے (تو نبی ﷺ کے لئے حلال ہے) یا اس صورت میں ہے جبکہ خود نبی ﷺ بھی اس سے نکاح کرنا چاہیں اور یہ خاص طور سے آپ کے لئے جائز ہے نہ کہ اور دوسرے مومنین کے لئے۔

قرآن مجید کی مذکورہ آیت کریمہ سن کر آپ کا شہداء دور ہو گیا ہو گا۔ ہبہ کا مسئلہ

نبی ﷺ کے ساتھ خاص تھا۔

یہ حدیث سن کر کسی کے دل میں یہ وہم پیدا ہو سکتا ہے کہ عورت نہایت حیادار ہوتی ہے وہ کبھی ایسی بات کھل کر کسی سے نہیں کہہ سکتی۔ اس عورت نے کیسے نبی ﷺ سے سب کے بیچ میں ایسی پیش کش کر دی۔

میرے بھائیو! آپ کا یہ وہم بجا ہے اطمینان کے لئے میں صحیح بخاری ہی کی ایک اور حدیث سنادیتا ہوں ان شاء اللہ آپ کا یہ وہم دور ہو جائے گا۔

ثابت بنی کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہم لوگ حضرت انس رضی اللہ کے پاس تھے اور ان کے پاس ہی ان کی بیٹی امیمہ بھی تھیں۔ حضرت انس نے واصہہ کا قصہ بیان کیا۔ واقعہ ان کرمان کی بیٹی نے کہا، ”ما اقل حیانها“ بڑی بے شرم عورت تھی۔ حضرت انس نے کہا! ”ہی خیرِ منک“ وہ تم سے بہت اچھی تھی۔ تمہیں پتہ نہیں اس نے کس کو پسند کیا تھا؟ نبی ﷺ کو پسند کیا تھا اور اپنے نفس کو ان کے حوالے کرنا چاہتا۔ (صحیح بخاری، نکاح، باب عرض المرأة نفسها على الرجل الصالح / ۵۱۲۰)

صحابہ کرام کے بیچ اس عورت کا پیش کش کرنا اس بات کی ولیل ہے کہ اس کو نبی کریم ﷺ سے بے پناہ عقیدت تھی اور اسی عقیدت نے پیشی پر مجبور کیا تھا اور یہ حقیقت ہے کہ آپ سے جتنی زیادہ عقیدت اور محبت ہو گی اتنا ہی زیادہ اس کا ایمان پختہ ہو گا اور اس کے لئے خیر ہو گا۔ امید ہے کہ آپ کا وہم دور ہو گیا ہو گا۔ یہاں معاملہ حیا اور عدم حیا کا نہیں ہے، معاملہ آپ سے عقیدت اور محبت کا ہے۔ اسی لئے یہ مسئلہ آپ کے ساتھ خاص ہے، ہمارا موضوع تھا آسان نکاح۔ حدیث سے آپ کو علم ہو گیا ہو گا کہ اسلام کے نظام میں نکاح اتنا آسان ہے کہ اگر مہر کے لئے لو ہے کی معمولی سی انگوٹھی بھی ہے تو اس پر نکاح کر دیا جائے گا اگر وہ بھی نہیں ہے تو صرف قرآن کی تعلیم پر نکاح پڑھایا جا سکتا ہے اور شادی کی جا سکتی ہے۔

اس حدیث سے علمانے بہت سارے مسائل کا اتنباط کیا ہے۔ دو چار آپ بھی سن لیں۔

- (۱) مہر کے لئے مال کا ہونا ضروری نہیں، ہر وہ حلال چیز مہر مقرر کی جا سکتی ہے جس سے عورت دنیا یا آخرت کا کوئی فائدہ حاصل کر سکے۔
- (۲) خود عورت کسی نیک آدمی سے شادی کا پیغام دے سکتی ہے۔
- (۳) شادی سے پہلے عورت کو دیکھا جا سکتا ہے۔
- (۴) غربت شادی کے لئے مانع نہیں ہے۔
- (۵) شوہر یا بیوی کے انتخاب میں صالحیت اور دینداری معیار ہے۔

### نکاح قبول اسلام پر:

حضرت انس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ ام سلیم (میری ماں) پہلے حضرت اچھی تھیں اور ابو طلحہ ابھی اسلام نہیں لائے تھے۔ انہوں نے ام سلیم کو شادی کا پیغام دیا تو ام سلیم رضی اللہ عنہا نے کہا ابو طلحہ تم جیسے آدمی کا پیغام ٹھکرایا نہیں جا سکتا لیکن تم کافر ہو اور میں مومن ہوں۔ کفر کی حالت میں تم سے شادی کرنا میرے لئے حلال نہیں ہے تم اسلام قبول کر لو تو شادی کرلوں گی اور تمہارا اسلام لانا ہی میرا مہر ہو گا اس کے علاوہ اور کوئی میرا مطالبہ نہیں ہو گا۔ چنانچہ وہ مسلمان ہو گئے اور ان کا اسلام لانا ہی مہر ٹھہرہا۔

(سنن نسائی، نکاح، التزویج علی الاسلام)

ام سلیم مدینہ کی معزر خاتون تھیں نبی کریم ﷺ جب کبھی ان کے دروازے سے گذرتے تو ام سلیم سے بغیر ملے نہیں جاتے رشتے میں آپ کی خالہ ہوتی تھیں اور آپ کو بیحد مانتی تھیں، نہایت ہشیار، چالاک اور منتظم کا تھیں، دینی مسئلے مسائل بڑے شوق اور بڑی بے با کی سے پوچھا کرتی تھیں، اپنی ہوشیاری، دینداری اور حسن انتظام

کی وجہ سے مدینہ کی نامی گرامی عورتوں میں تھیں اگر وہ چاہتیں تو اونچے سے اوپر چاہتی تھیں۔ ادھر ابو طلحہ بھی مدینہ کے بہادر اور بہترین تیراندازوں میں سے تھے۔ جنگ احمد میں تیر چلاتے چلاتے تین کمانیں ان کے ہاتھ میں ٹوٹ گئی تھیں، بنی میظہ کے آگے کھڑے ہو کر آپ کے لئے ڈھال بنے ہوئے تھے جب بنی کریم میظہ اچک کر دشمنوں کی طرف دیکھتے تو ابو طلحہ رضی اللہ عنہ کہتے! اللہ کے رسول نہ دیکھئے، ”نصری دون نحر ک“ میرا سیدنا آپ کے آگے ہے اگر دشمنوں کا تیر آیا تو میرے سینے پر لگے گا۔ آپ اچک کرتا کیس گے تو آپ کو لگ جائے گا۔ سبحان اللہ کیا فدا کاری تھی۔

خود ابو طلحہ رضی اللہ عنہ ایک حدیث میں بیان کرتے ہیں کہ مدینہ میں کھجور کا باغ سب سے زیادہ میرے پاس تھا۔ معلوم ہوا مالدار آدمی تھے۔ اگر امام سلیم کثیر مہربا مطالبہ کرتیں تو وہ ادا کر سکتے تھے، لیکن ایسا کچھ نہیں ہوا اسلام قبول کرنا ہی کافی تھا کیوں؟ اس لئے کہ اسلام سادگی اور آسمانی کو پسند کرتا ہے۔

### شادی صرف آزادی یہ:

ام المؤمنین حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا خیر کے سردار حبی بن اخطب کی بیٹی تھیں جب خیر فتح ہوا تو قیدیوں کے ساتھ یہ بھی قید ہو کر مسلمانوں کے قبضہ میں آئیں، ابھی نئی نئی شادی ہوئی تھی نہایت حسین و جمیل تھیں، حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ میظہ کے ایک صحابی حضرت دحیہ کلبی رضی اللہ عنہ رسول اللہ میظہ کے پاس آئے اور کہا! اللہ کے رسول مجھے قیدیوں میں سے ایک لوٹدی دید تبحیرے۔ آپ نے فرمایا! جاؤ، ایک لوٹدی لے لو، انہوں نے چھانٹ کر صفیہ بتتھی کو لے لیا۔ ایک آدمی بنی کریم میظہ کے پاس آیا اور کہا اللہ کے رسول (میظہ) صفیہ بتتھی جو بنی قریظہ اور نصیر دونوں قبیلوں کی شہزادی ہیں انہیں دھیہ کو دیدیا ہے وہ تو

آپ کے لئے مناسب ہیں (عزت، مصلحت کا یہی تقاضہ ہے) آپ نے فوراً حکم دیا  
دھیہ کو بلا وہ صفیہ رضی اللہ عنہا کو لیکر آئے۔ آپ نے جب صفیہ کو دیکھا تو فرمایا! صفیہ کو  
چھوڑ کر کسی اور کو لے لواس کے بعد جب مدینہ کے لئے روانگی ہوئی تو آپ نے صفیہ کو  
آزاد کر دیا اور ان سے شادی کر لی۔

ثابت بنائی کہتے ہیں میں میں نے حضرت انسؓ سے پوچھا! ان کا مہر کیا مقرر  
کیا؟ حضرت انس رضی اللہ عنہ نے کہا! آزاد کرنا۔ اس کے بعد ان سے شادی کر لی۔  
راتے میں امام سلیم نے صفیہ کی رخصتی کا انتظام کیا اور رات میں آپ کے پاس پہنچا دیا۔  
صح ہوئی تو آپ نے چڑے کا دسترخوان بچھا دیا اور اعلان کر دیا کہ جس کے پاس  
کھانے کی جو چیز ہو لیکر آئے۔ اب کوئی پیر لیکر آرہا ہے کوئی بھجور لا رہا ہے، کوئی گھنی  
لا رہا ہے لوگوں نے سب کو مل کر مالیدہ تیار کر دیا۔ (آپ نے لوگوں سے کہا کھاؤ)  
یہی رسول اللہ ﷺ کی شادی کا ولیمہ تھا۔

یہ روایت صحیح بخاری میں متعدد سندوں سے مذکور ہے لیکن ہم نے ”سنن  
نسائی۔ نکاح۔ البناء فی السفر“ سے لیا ہے۔

آپ نے سنا کہ ام المؤمنین حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا قید ہو کر آئیں تھیں،  
لوٹڑی تھیں، نبی کریم ﷺ نے ان کے مقام و مرتبہ اور عزت و وجہت کی رعایت  
کرتے ہوئے ان کو آزاد کر دیا اور اپنی ازواج مطہرات میں شامل کر لیا لیکن مہر میں نہ  
کوئی مال ہے نہ کوئی سامان ہے؟ آزاد کرنا ہی ان کا مہر ہے، اسی طرح اس شادی میں  
آپ کا ولیمہ کیا تھا؟ آپ نے سنا کہ ایک دسترخوان بچھا دیا گیا اور اعلان کر دیا گیا جس  
کے پاس کھانے کا جو سامان ہے لیکر آئے، سننا تھا کہ فوراً جس کے پاس جو موجود تھا  
لا کر دسترخوان پر ڈال دیا۔ سب کو ملادیا گیا اور حکم ہوا کھاؤ۔ کتنا آسان اور کتنا ستا  
بے ولیمہ؟ مہر اور ولیمہ دونوں کی مثال اس حدیث میں موجود ہے اب آپ اپنے سماج

اور معاشرے میں راجح دعوت طعام یاد عوت ولیمہ پر نظر کریں اسی طرح مہر کی مقدار کا موازنہ کریں اور خود فیصلہ کریں کہ شادی بیاہ میں ہمارا معاشرہ کتنی مشقتیں اٹھاتا ہے اور کتنے تکلفات کرتا ہے۔ اس سلسلہ میں رسول اللہ ﷺ کا اسوہ کیا ہے؟ اس پر توجہ دینے کی ضرورت ہے۔

### دعوت ولیمہ:

شادی کے موقع پر ایک اہم کام دعوت ولیمہ کا ہوتا ہے اس مسئلہ میں ہم آپ کو وحدتیں سنانا چاہیں گے۔

ایک حدیث صحیح بخاری کتاب الفیر کی ہے اور راوی حضرت انس رضی اللہ عنہ ہیں۔ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ام المؤمنین حضرت زینبؓ سے شادی کے موقع پر جیسا شاندار ولیمہ کیا تھا ویسا کسی اور بیوی کی شادی پر نہیں کیا تھا۔ آپ نے حضرت زینب کی شادی میں گوشت اور روٹی کا ولیمہ کیا تھا اور سب کو پیٹ بھر کھایا تھا۔ کھانے والوں کی جماعت بندی کر دی گئی تھی۔ جب ایک گروپ کھا کر نکل جاتا تو دوسرے لوگ اندر آتے اس طرح باری باری لوگوں کو کھلایا گیا۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ دعوت دینے کی ذمہ داری نبی ﷺ نے میرے اوپر ڈالی تھی۔ چنانچہ جتنے لوگ مل سکے سب کو میں نے بلا لیا۔ جب ملنے والے بند ہو گئے تو آکر میں نے رسول اللہ ﷺ کو بتلا دیا کہ اب کوئی نہیں مل رہا ہے۔

(صحیح بخاری، کتاب الفیر، سورہ الاحزاب)

جنہی ہم نے آپ کو سنائی ہے حدیث اس سے زیادہ بھی ہے ہم نے صرف وہ حصہ سنایا ہے جو ہمارے موضوع سے متعلق ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ کے بیان سے آپ نے اندازہ کر لیا ہو گا کہ رسول اللہ ﷺ نے حضرت زینب رضی اللہ عنہا سے شادی

کے موقع پر تمام ازواج مطہرات کے ولیمہ سے بڑا ولیمہ کیا تھا۔ اس سے معلوم ہوا کہ گنجائش اور ضرورت کے حساب سے ولیمہ کی دعوت چھوٹی اور بڑی بھی کی جاسکتی ہے۔

اب ایک اور حدیث سماعت فرمائیں حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ مدینہ آئے تو کچھ دنوں کے بعد شادی کی اس شادی کا واقعہ خادم رسول حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے دیکھا کہ عبد الرحمن بن عوف کے کپڑوں پر خوبی کی زردی لگی ہوئی ہے۔ آپ دیکھ کر سمجھ گئے کہ یہ تو عورتوں کی خوبی کا رنگ ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ عبد الرحمن نے شادی کی ہے۔ آپ نے پوچھا عبد الرحمن یہ کیا ہے؟ انہوں نے کہا! اللہ کے رسول ایک عورت سے شادی کر لی ہے اس کا نشان ہے۔ آپ نے پوچھا مہر میں کیا دیا؟ کہا کہ بھجو کی گھٹلی کے برابر سونا۔ (یعنی تمین یا پانچ درهم) آپ نے شادی کی مبارکبادی اور فرمایا۔ ”بَارِكَ اللَّهُ لَكَ“ پھر آپ نے فرمایا! ایک بکری ہی کا کہی ولیمہ ضرور کرو۔ (صحیح بخاری: ۵۱۵۵)

یہ حدیث اور اس سے پہلے حضرت زینب سے شادی کی حدیث دنوں کے راوی خادم رسول حضرت انس رضی اللہ عنہ ہیں اور دنوں ہی حدیثوں میں ایک بکری کا ذکر ہے۔ حضرت زینب کی حدیث میں ”أُولَئِمْ بِشَاهَةً“ کا لفظ ہے صیغہ ماضی کے ساتھ اور عبد الرحمن بن عوف کی حدیث میں ”أُولَئِمْ وَلُو بِشَاهَةً“ کا لفظ ہے صیغہ امر کے ساتھ۔

ام المؤمنین حضرت زینب رضی اللہ عنہا سے شادی میں آپ نے ایک بکری کا ولیمہ کیا تھا۔ اور حضرت انس رضی اللہ عنہ کی صراحة کے مطابق یہ ولیمہ آپ کی تمام ازواج مطہرات کے ولیمہ سے بڑا تھا۔ ”مَا أُولَئِمُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَى شَوِّئِ مِنْ نِسَانِهِ مَا أُولَئِمُ عَلَى زَيْنَبَ، أُولَئِمُ بِشَاهَةً“ (صحیح بخاری: ۵۱۶۸)

حضرت زینب کی شادی پر آپ نے جیسا ولیمہ کیا تھا ویسا کسی اور بیوی کی شادی پر نہیں کیا تھا۔ ایک بکری کا ولیمہ کیا تھا۔

معلوم ہوا کہ اس وقت کے لحاظ سے ایک بکری کا ولیمہ بڑا ولیمہ ہوتا تھا۔ حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ سے آپ نے فرمایا! "أولمْ ولو بشة" ویمہ کرو اگر چہ ایک ہی بکری کا ہی، حضرت عبد الرحمن بن عوف مالدار آدمی تھے۔ اگر ان کی مالداری پر نظر کی جائے تو ایک بکری کا ولیمہ کثیر نہیں قلیل ہو گا۔ لیکن اگر دوسری روایات کو سامنے رکھا جائے تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ان کی یہ شادی ہجرت کر کے مدینہ آنے کے فوراً بعد ہوئی تھی اور اس وقت عبد الرحمن بن عوف خانی ہاتھ تھے۔ اسی لئے شاید اس شادی میں نہ کوئی ولیمہ کیا اور نہ رسول اللہ ﷺ کو شادی کی کوئی خبر دی، حالانکہ عبد الرحمن بن عوف رسول اللہ ﷺ کے قریبی صحابی تھے اور آپ کے رشتہ دار (سازھو) بھی تھے، اس لئے حضرت عبد الرحمن کی شادی کے پس منظر کو دیکھا جائے اور پھر حضرت زینب ام المؤمنین رضی اللہ عنہا کے ولیمہ میں حضرت انس کے بیان کو سامنے رکھا جائے تو یہ بات صاف ہو جاتی ہے کہ دونوں حدیث میں کثرت کا بیان ہے نہ کہ قلت کا۔ رہا ولیمہ میں قلت و کثرت کا مسئلہ تو اس کی کوئی تحدید نہیں ہے۔ آدمی کی وسعت اور گنجائش پر ہے۔ البتہ اسراف سے بچنا چاہئے۔

### فیصلہ آپ کے اوپر:

متعدد احادیث آپ کو سنائی گئی ہیں۔ ایک سے آپ نے جانا کہ قرآن پاک کی سورتیں یاد کر کر ادینے پر شادی کر دی گئی، دوسری سے آپ نے جانا کہ اسلام قبول کرنے پر شادی ہو گئی، تیسری سے آپ نے جانا کہ آزادی پر شادی ہو گئی، عبد الرحمن بن عوف نے تمیں درہم مہر پر شادی کر لی۔

ولیمہ کے بارے میں آپ نے سنا و اھبہ والی حدیث میں ولیمہ کا ذکر ہی نہیں ہے۔ ام سلیم کی حدیث میں بھی ولیمہ کا ذکر نہیں ہے۔ حضرت صفیہؓ کی شادی

میں دستر خوان پر صحابہ کرام نے جو ذال دیا وہی ولیمہ ہو گیا، عبد الرحمن بن عوف نے بغیر ولیمہ کے شادی کر لی، بعد میں آپ ﷺ نے ولیمہ کا حکم دیا ام المؤمنین حضرت زینبؓ کی شادی میں بڑا ولیمہ ہوا تھا جس کی مقدار صرف ایک بکری تھی۔ اب آپ خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ رشتہ نکاح کو نبی ﷺ نے کتنا آسان اور سادہ بنایا تھا اور ہم نے اپنے رسم و رواج کی بندش اور بے جات تکلفات سے نکاح اور ولیمہ کو کتنا مشکل بنادیا۔ اللہ کے نبی ﷺ نے ہماری گردن سے جو بوجھ اتارا تھا وہی بوجھ ہم نے اپنی گردن میں ڈال لیا۔ بعض روایتیں ایسی ہیں جن سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ سب سے برکت والا نکاح وہ ہے جو خرچ کے لحاظ سے آسان ہو۔ لیکن یہ روایتیں سنا ضعیف ہیں اس لئے ہم سورہ اعراف کی ایک آیت پر اپنی بات ختم کرتے ہیں، اللہ جل شانہ کا ارشاد ہے۔

﴿الَّذِينَ يَتَسْعَونَ الرَّوْسُولَ النَّبِيَّ الْأَمِيَّ الَّذِي يَجْدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْهُمْ فِي التُّورَاةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيَحْرِمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثِ وَيَضْعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ﴾ (الاعراف: ١٥٧)

ترجمہ! جو لوگ ایسے رسول، نبی امی کی اتباع کرتے ہیں جن کو وہ لوگ اپنے پاس تورات اور انجیل میں لکھا پاتے ہیں، وہ ان کو نیک باتوں کا حکم فرماتے ہیں اور بری باتوں سے منع فرماتے ہیں، اور پاکیزہ چیزوں کو حلال بتاتے ہیں اور گندی چیزوں کو ان پر حرام فرماتے ہیں اور ان لوگوں پر جو بوجھ اور طوق تھے ان کو اتارتے ہیں۔

نبی ﷺ نے ہماری گردن سے جو بوجھ اتارا تھا ہم نے اپنی کج فہمی اور بد اعمالی سے وہی بوجھ اپنی گردن پر لا دلیا۔ اللہ ہمیں کتاب و سنت کا پابند بنائے، اسراف و تبذیر سے بچائے اور معاشرے کی اصلاح فرمائے۔

وَآخِر دُعَوانَا أَنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

# اولاد کی تربیت

نکات:

- (۱) اولاد سے بہترین کمالی ہے۔
- (۲) گھر بیو ما جوں۔
- (۳) ایامِ حمل اور تربیت۔
- (۴) ناموں کا اثر۔
- (۵) استقلال۔
- (۶) غلطیوں پر تنبیہ۔
- (۷) تشجیع۔
- (۸) مسجد کی تربیت۔
- (۹) مدرسہ اور اسکول کی تربیت۔

اللہ سبحانہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿هُنَّا بُنَى أَقِيمَ الصَّلَاةَ وَأَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَإِنَّهُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأَضْبَرَ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأَمْوَرِ، وَلَا تُصْغِرْ خَدْكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ﴾ (آل عمران: ۱۷، ۱۸)

اے میرے بیٹے تم نماز قائم کرو، بھلانی کا حکم دو، برے کاموں سے منع کرو اور جو مصیبت تم پر آئے اس پر صبر کرو، بے شک یہ سب پختہ کاموں میں سے ہیں۔ اور لوگوں کے سامنے اپنا منہ گھما کرنہ رکھو اور زمین پر اترا کرنہ چلو، اللہ تعالیٰ کسی تکبر

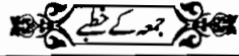
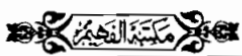
کرنے والے کو پسند نہیں کرتا۔

اللہ کے نبی ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّا يُوْلَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ فَأَبْيَأْهُ  
يُهْوَدِيهِ أَوْ يُنَصَّرِّهِ أَوْ يُمَجْسِّدِهِ كَمَا تُتَّسِّعُ الْبَهِيمَةُ بِهِيمَةٍ جَمْعَاءَ هَلْ  
تُحِسِّنُونَ فِيهَا مِنْ حَذْعَاءَ (صحیح بخاری ۲۷۷۵)

ہر بچہ فطرت پر پیدا ہوتا ہے، بعد میں اس کے والدین اس کے والدین کی یہودی یا نصرانی یا  
مجوسی بناتے ہیں جیسے جانور کا بچہ جب پیدا ہوتا ہے تو صحیح الاعضاء ہوتا ہے، اس میں تم  
کو کوئی ناک کثایا کان کٹا نہیں ملے گا۔ (بعد میں لوگ اس کی ناک یا کان کاٹ دیتے  
ہیں)

خطبہ مسنونہ کے بعد آپ کو سورہ لقمان کی دو آیتیں اور ایک نبی کریم ﷺ کی  
حدیث سنائی گئی ہے۔ آیت کریمہ اور حدیث نبوی دونوں میں اولاد کی تربیت کا پہلو  
سامنے آتا ہے۔ آیت کریمہ میں لقمان علیہ السلام اپنے بیٹے کو عمل صالح اور اخلاق  
حسنہ کی تعلیم دے رہے ہیں۔ حدیث کے اندر فرمایا گیا کہ والدین کی غلط تربیت بچے کو  
دین فطرت سے ہٹا کر کافر، مشرک، یہودی اور نصرانی بنادیتی ہے۔ اتنی ہی باتوں سے  
آپ اندازہ کر سکتے ہیں کہ بچے کے بننے اور بگڑنے میں والدین کا سب سے بڑا حصہ  
ہوتا ہے۔ لیکن یہ بتانے سے پہلے کہ بچوں کی تربیت میں کن پہلوؤں کو سامنے رکھا  
جائے ہم یہ بتانا مناسب سمجھتے ہیں کہ شریعت میں والدین کے لئے بچوں کی کیا حیثیت  
ہے۔



## اولاد سب سے بہتر کمائی ہے

ایک حدیث ساعت فرمائیں:

عَنْ عَائِشَةَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ أَطْيَبَ مَا أَكَلْتُمْ مِنْ كَسْبِكُمْ وَإِنَّ أَوْلَادَكُمْ مِنْ كَسْبِكُمْ (جامع ترمذی / احکام / ۱۳۲۹)

تمہاری سب سے پاکیزہ خوراک تمہاری اپنی کمائی ہے اور تمہاری اولاد بھی تمہاری کمائی ہے (الہذا اولاد کا مال تم کھا سکتے ہو)

مند احمد کی روایت میں الفاظ اس طرح ہیں:

عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: وَلَدُ الرَّجُلِ مِنْ كَسْبِهِ مِنْ أَطْيَبُ كَسْبِهِ فَكُلُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ هَنِئُوا (مند احمد / ۱۳۲۹)

آدمی کی اولاد اس کی بہترین کمائی ہے الہذا خوشی سے ان کے مال میں سے کھا سکتے ہو۔

باپ اپنے بیٹے کا مال کھا سکتا ہے یا نہیں؟ اور کھا سکتا ہے تو کن حالات میں کھا سکتا ہے؟ یہ الگ موضوع ہے ہم اس بحث میں نہیں جاتے۔ ہم آپ کو جو سمجھانا چاہتے ہیں اسے دھیان سے سنبھالیں۔ ہم آپ کو بتانا چاہتے ہیں کہ حدیث میں اللہ کے نبی ﷺ نے اولاد کو آدمی کی بہترین کمائی قرار دیا ہے۔ لیکن ہمارا سماج اور ہمارا معاشرہ اولاد کو اپنی کمائی نہیں سمجھتا، ہم اپنی تجارت، کاروبار، دکانداری، کارخانے، فیکٹری اور مصنوعات کو اور ان سے حاصل ہونے والی آمدنی کو اپنی کمائی سمجھتے ہیں۔ ہمیشہ ہماری یہ کوشش ہوتی ہے کہ ہمارا مال خراب نہ ہو، ہماری فیکٹری فیل نہ ہو، ہماری کوشش ہوتی ہے کہ ہمارا تیار کردہ مال امتیازی شان کا مالک ہو، گراہک دیکھتے ہی ہمارا مال

اٹھائے وغیرہ وغیرہ

لیکن ہم اپنی اولاد کے لئے یہ امتیاز نہیں سوچتے کہ ہمارا بچہ گاؤں اور محلہ میں سارے بچوں سے نیک اور سچا ہو، نمازی اور با اخلاق ہو، رفتار گفتار اور اخلاق و عادات میں امتیازی شان کا مالک ہو، لتنے والدین تو ایسے میں جو یہ خواہش رکھتے ہیں کہ میرا بیٹا مار، جھگڑے میں سارے بچوں سے آگے رہے۔ کچھ والدین ایسے ضرور میں گے جو اپنی بچوں کی تعلیم و تربیت کے لئے فکر مند ہوتے ہیں، ان میں بھی اکثر اسکول اور کالج کی تعلیم کی حد تک فکر مند ہوتے ہیں، نماز اور اخلاق کی فکر نفی کے درجے میں ہوتی ہے، یہ کوتا ہی کہنے یا بھول، شاید ہم سے اس لئے ہو رہی ہے کہ ہم اپنی اولاد کو بہترین کمالی اور اطیب الکسب نہیں سمجھتے، اگر سمجھتے تو اپنی اولاد کو سنوارنے پر اپنے کارخانہ اور فیکٹری سے زیادہ توجہ دیتے۔

حدیث کی روشنی میں اتنا سمجھ لینے کے بعد آسانی سے یہ بات سمجھ میں آگئی ہو گئی کہ ہماری اولاد ہماری ساری تجارت اور کاروبار سے زیادہ توجہ کی مسخر ہے۔ اس لئے ہم حتیٰ اپنی تجارت اور آدمی بڑھانے کی فکر کرتے ہیں اس سے زیادہ اپنی اولاد کی نیکی اور صلاحیت کی فکر کرنی چاہئے۔ اب آئیے ہم آپ کو بچوں کی تعلیم و تربیت سے متعلق کچھ بنیادی باتیں بتانے کی کوشش کرتے ہیں۔

### گھریلو ماہول

بچے کو سب سے پہلے جو چیز متاثر کرتی ہے وہ گھریلو ماہول ہے۔ بچے جیسا اپنے گھر میں اچھا یا برا دیکھتے ہیں ویسا ہی سیکھتے ہیں۔ والدین اور اہل خانہ کی ہر نقل و حرکت غیر محضوس طریقے سے بچے کے ذہن میں منتقل ہوتی رہتی ہے۔ جن گھر انوں

میں اتحاد و اتفاق اور اطاعت و فرمانبرداری کا ماحول ہوتا ہے ان گھر انوں کے بچے بھی عموماً صلح پسند اور اطاعت گزار ہوتے ہیں اور جن گھر انوں میں اختلاف اور عصیان و نافرمانی کا ماحول رہتا ہے ان کے بچے بھی عموماً اسی مزاج کے ہوتے ہیں۔ ولی کے گھر میں شیطان اور شیطان کے گھر میں ولی کی مثال شاذ و نادر پائی جاتی ہے۔

کوئی باپ یہ نہیں پسند کرتا کہ میری اولاد نافرمان اور ناکارہ ہو، سب یہی پسند کرتے ہیں کہ میں اچھا نہ کم از کم میری اولاد تو اطاعت گزار اور فرمانبردار ہو۔ اس لئے لازم ہے کہ والدین پہلے اپنی صالحیت کا ثبوت دیں۔ والدین کی نیکی زندگی میں بھی اور مرنے کے بعد بھی اولاد کو فائدہ پہنچاتی ہے۔ ”وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا“ صالح اولاد کی طلب کے لئے جو دعا ہمیں قرآن کریم میں سکھائی گئی ہے اس پر غور کریں تو آپ کو معلوم ہو گا کہ نیک اولاد کے لئے پہلے خود نیک بننا ہو گا۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَذْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا فُرَةً أَغْيُنْ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَقِّيْنَ﴾

إِماماً ﴿۲۷﴾  
(الفرقان: ۲۷)

ترجمہ: اے ہمارے پروردگار! تو ہمیں ہماری بیویوں اور اولاد سے آنکھوں کی ٹھنڈک عطا فرم اور ہمیں پرہیزگاروں کا پیشوا بنا۔

دیکھئے اللہ کے نیک بندے دعا کرتے ہیں کہ اے پروردگار ہماری بیوی اور بچوں کو اطاعت گزار اور فرمانبردار بنا کہ ان سے ہماری آنکھیں ٹھنڈی ہوں اور ہمیں ان متقيوں کا پیشواؤ اور امام بنا کہ خیر کے امور میں وہ ہماری اقتداء کریں۔ ظاہر ہے نیک اولاد کا پیشواؤ ہونے کے لئے خود نیک ہونا لازم ہے۔

ایام حمل اور تربیت

بظاہر، تم بھی جانتے ہیں کہ تربیت کا مرحلہ اس وقت شروع ہوتا ہے جب بچہ کچھ بڑا ہو جائے بولنے اور سمجھنے کے لائق ہو جائے اس کے پہلے تربیت کا کوئی سوال نہیں پیدا ہوتا۔ لیکن یہ خیال غلط ہے اس لئے کہ بچہ رنگ روپ، شکل و صورت اور ذہن و فکر میں اپنے والدین کا عکس ہوتا ہے اور ظاہر ہے یہ تمام مرحلہ پیدائش سے پہلے حالت حمل کا ہے۔ اس لئے یہ ماننا پڑے گا کہ نفہ کے پکانے اور حمل کی تیکھیل میں والدین کی جو فکر اور جو زہن ہو گا وہ بلاشبہ بچے میں منتقل ہو گا۔ اس لئے بچے کی پاکیزہ فکر کے لئے والدین کو پاکیزہ فکر ہونا لازم ہے۔

نکاح ایک مقدس رشتہ ہے، ہر نکاح سے نسل انسانی میں ایک خاندان کا اضافہ ہوتا ہے۔ وجود میں آنے والا خاندان کیسا ہو؟ اس کی تمام تر ذمہ داری زوجین کی فکر اور حسن عمل پر موقوف ہے۔ اگر نکاح کو صرف لطف ولذت اور تسلیم نفس کا ذریعہ سمجھ لیا گیا تو یہ انجام سے بے خبری کی دلیل ہو گی۔

ناموں کا اثر

پیدائش کے بعد بچے کا نام رکھنے کا ایک مرحلہ آتا ہے۔ عام طور سے لوگوں کا ایک مزاج بن گیا ہے کہ میرے بچے یا بچی کا ایسا نیا نام ہو جو محلے، پڑوس میں نہ پایا جاتا ہو۔ اس انفرادیت کے زعم میں ایسا ایسا اوٹ پٹانگ نام رکھ دیا جاتا ہے جو بھیل، بے معنی اور لغو ہوتا ہے جیسے منشاء، لزما، ہنخ، لیل النہار، سوراخ علی وغیرہ۔ کچھ لوگ ایسا نام بھی رکھ دیتے ہیں جن سے شرک کی بوآتی ہے۔ جیسے نبی بخش، پیر بخش، عبدالنبی، غلام حسین وغیرہ۔ کچھ لوگ دونوں کا اعتبار کرتے ہیں جس دن پیدا ہوئے وہی نام رکھ

دیا جیسے، عیدو، بقریدو، جمن، جمراتی، بدھو وغیرہ کچھ لوگ ایسا نام رکھ دیتے ہیں جس سے اللہ کی برابری اور مساوات لازم آتی ہے مثلا شاہ جہاں، شاہ نواز، عالم گیر، جہانگیر، شاہ عالم وغیرہ۔

شخصیت سازی میں ناموں کا اثر ہوتا ہے۔ اس لئے مہمل اور لغو نام نہیں رکھنا چاہئے، ایسا نام بھی نہیں رکھنا چاہئے جس سے اللہ کی برابری اور مساوات لازم آئے یا جو عقیدہ توحید کے خلاف ہو۔ نام کو صرف تعارف اور شناخت کا ذریعہ نہ سمجھیں، ناموں کا آدمی کے اخلاق و عادات پر اثر ہوتا ہے۔ اسی لئے نبی کریم ﷺ نے جب کوئی غلط نام سنتے تھے تو اس کو بدل کر اچھا نام رکھ دیتے تھے۔

حضرت سعید بن مسیتب کہتے ہیں کہ میرے والد نبی کریم ﷺ کے پاس آئے تو آپ نے پوچھا تمہارا نام کیا ہے؟ میرے والد نے کہا "حزن" (سخت) نبی کریم ﷺ نے میرے والد سے کہا کہ تمہارا نام "سہل" (زم) رہے گا۔ میرے والد نے کہا کہ میرے باپ نے میرا جو نام رکھ دیا ہے اس کو میں نہیں بدلتا چاہتا (صحیح بخاری: ۶۱۹۰)

"حزن" عربی لفظ ہے اس کا معنی قساوت اور سختی کے ہوتا ہے۔ سعید بن مسیتب کہتے ہیں میرے والد کے نام کا اثر ( CSAWAT OR SAKHT DILI ) ہمارے خاندان میں اب تک باقی ہے۔ (فما زالت الحزونة بعد)

صلح حدیبیہ کے موقع پر صلح کے لئے مکہ سے متعدد سفراء آئے اور گئے لیکن معاملہ طے نہیں ہو پا رہا تھا۔ اخیر میں سہیل بن عمرو مکہ والوں کی طرف سے آیا۔ نبی ﷺ نے سہیل کو دیکھتے ہی فرمادیا "قد سهل لكم من امركم" یعنی اب تمہارا معاملہ آسان ہو گیا۔ اور واقعی معاملہ آسان ہو گیا۔ چار شرطیں طے ہو گئیں اور صلح

ہو گئی۔ یہ نیک شگون آپ نے سبیل کے نام سے لیا تھا۔ دونوں واقعہ سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اچھے یا بے نام سے آدمی کی شخصیت پر اثر پڑتا ہے۔

الله کے نبی ﷺ نے فرمایا ہے کہ ”سب سے بہتر نام عبد اللہ اور عبد الرحمن ہے“، اور آپ نے یہ بھی فرمایا ہے کہ انہیاء کرام کے ناموں پر نام رکھواد لئے اپنے بچوں کا نام رکھنے میں آپ کے فرمان کا لحاظ رکھنا چاہئے۔ بچے کا اچھا نام رکھنا تربیت کا پہلا زینہ ہے۔

### استقلال

انسانی طبقات میں بچوں کا طبق سب سے کمزور مانا جاتا ہے اسی لئے دنیا کے تمام انسانوں کا اس پراتفاق ہے کہ بچے سب کے بچے ہیں۔ بچہ تو کسی ایک کا ہے لیکن شفقت، محبت اور پیار کے اعتبار سے سب کے لئے قابل حم ہے۔ رحمت عالم، نبی اکرم ﷺ نے بچوں پر شفقت و رحمت کی بے حد تاکید فرمائی ہے۔ ایک مرتبہ اقرع بن حابس رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ حضرت حسنؑ کو بوسدے رہے ہیں تو کہا میرے دس لڑکے ہیں، میں نے کسی کا بوسہ نہیں لیا۔ نبی کریم ﷺ نے فرمایا: ”منْ لَا يَبْرُرْ حَمْ لَا يُبَرِّ حَمْ“ یعنی جو شخص رحم نہیں کرتا اس پر رحم نہیں کیا جائے گا۔ بچے جب چھوٹے ہوتے ہیں تو کھانا، پینا، پیشتاب، پانچانہ، دلکھر لیکھ یہ سارا کام مان اور باپ ادا کرتے ہیں لیکن آپ دیکھیں گے کہ وہی بچہ جب ہمیار ہو جاتا ہے اور مان اسے کچھ کھلاتی پلاتی ہے تو بچہ بار بار اپنا ہاتھ بڑھاتا ہے اور جھپٹ کر خود اپنے ہاتھ سے کھانے کی کوشش کرتا ہے، حالانکہ ابھی وہ خود سے کھانے کے لائق نہیں ہے، یہ بار بار جھپٹنا اس کے فطری استقلال اور حریت کی طرف اشارہ ہے جو اللہ نے ہر انسان

کے دل میں ودیعت کر رکھا ہے، حریت، استقلال اور آزادی انسان کا فطری حق ہے اسے دبانا اور کچلانہیں چاہئے والدین جب اس کا مشاہدہ کر لیں تو بچوں کو مارنے، ذائقہ اور جھٹکے سے پر ہیز کرنا چاہئے بلکہ ان کی تصحیح ہونی چاہئے اور ان کی تربیت کا انداز بدل دینا چاہئے۔ کھیل کو دہوایا کھانا پینا اب آہستہ آہستہ بچے سے کرنا چاہئے تاکہ بچے کے اندر خود اعتمادی اور استقلال پیدا ہو۔ اللہ تعالیٰ نے ہر انسان کے اندر استقلال کی صلاحیت رکھی ہے، والدین کو چاہئے کہ بچپن ہی سے اس صلاحیت کو ابھارنے کی کوشش کریں۔ یہ خود اعتمادی اور استقلال مستقبل میں اہم امور کی انجام دہی میں مدد اور معاون ثابت ہو گا۔

### غلطیوں پر تنبیہ

بچے بہر حال بچے ہیں گھر کے اندر جو ماحول ہے ضروری نہیں ہے کہ باہر بھی وہی ماحول ہو بچوں کا زیادہ وقت گھر کے باہر گزرتا ہے، باہر مختلف ماحول اور مختلف مزاج کے بچوں سے اس کا سابقہ پڑتا ہے والدین نے گھر میں جو سکھایا اور بتایا ہے باہر آنے کے بعد بچے اسے بھول جاتا ہے اور بچوں میں گھل مل کر مختلف عادتیں سیکھ لیتا ہے۔ چونکہ اسے ابھی خیر و شر کی تجیز نہیں ہے اس لئے بری عادت بھی سیکھ سکتا ہے۔ اس لئے بچہ اگر کوئی غلط کام کرے، گالی گلوچ کرے، مار پیٹ کرے، کسی کا مذاق اڑائے، اپنایا کسی پڑوی کا نقصان کرے تو والدین کی ذمہ داری ہے کہ فوراً بچے کو خوبصورتی سے تنبیہ کریں۔ بعض بچے ضدی ہوتے ہیں ایسی صورت میں سختی بھی اختیار کی جاسکتی ہے۔ اگر والدین نے بچوں کی غلطیوں پر اہماں سے کام لیا تو آئندہ بچوں کی عادت بگڑ جائے گی اور کنٹرول سے باہر ہو جائے گا۔

ایک مرتبہ حضرت حسنؓ نے صدقہ کی ایک بھجور منہ میں ڈال لی۔ نبی کریم ﷺ نے ان کے منہ میں انگلی ڈال کر بھجور نکال لی۔ اور آپ نے فرمایا کیا تم نہیں جانتے کہ صدقہ ہمارے لئے حلال نہیں ہے، حضرت حسنؓ بچے تھے صدقہ کی ایک بھجور کا مسئلہ تھا کوئی بہت بڑی غلطی نہیں کی تھی لیکن ان کے ساتھ یہ بے مردی روکھی گئی کہ منہ کا نوالہ چھین لیا گیا۔ ایسا اگر نہیں کیا جاتا تو بچے سے حلال اور حرام کی تمیز اٹھ جاتی اور آئندہ چل کر اس سے بڑی غلطی ہو سکتی تھی اس لئے فوراً ختنی سے تنبیہ کی گئی۔

### تشجیع

بچوں کا حوصلہ بڑھانا ان کی قوت ارادی کو مضبوط کرنا تربیت کا خاص عنصر ہے، بچے ہر وقت کچھ نہ کچھ بناتے بگاڑتے رہتے ہیں، جب تک جگلتے رہیں گے مسکون سے نہیں بیٹھ سکتے، سال دو سال کے بچے نفع و نقصان نہیں جان پاتے اس لئے کبھی کبھی بلکہ اکثر ایسی حرکتیں کرتے ہیں جس سے نقصان ہوتا ہے ایسے وقت میں والدین کو غصہ آتا ہے ان کو ڈانتے ہیں زیادہ نقصان ہو جانے پر مارتے بھی ہیں بات بات پر بچوں کو جھٹکنا، ان کی تحقیر کرنا، مارنا اور پیٹھا ان کی نشوونما کو متاثر کرتا ہے، اس سے ان کا حوصلہ پست ہو جاتا ہے، ان کی خود اعتمادی کو ٹھیس پہنچتی ہے، واقعی اگر بچہ نقصان پہنچاتا ہے، تو ٹھیس کرتا ہے تو والدہ کو اور گھر کی عورتوں کو یہ اہتمام کرنا چاہئے کہ ایسی چیزیں بچوں کی دسترس سے دور رکھیں، بچے نہ پائیں گے نقصان پہنچا میں گے، اگر خدا نخواستہ نقصان کر دیں تو انھیں پیار اور محبت سے سمجھا میں، ایک بار میں نہ سمجھے تو بار بار سمجھا میں اور خود اس بات کا اہتمام کریں کہ سامان گھروں میں منتشر نہ رہے، بچوں کی پہنچ سے دور رہے۔ عموماً یکھا جاتا ہے کہ جو بچے زیادہ شرارت کرتے ہیں وہی بچے

بڑے ہونے پر زیادہ ہوشیار اور پھر تیلے ہوتے ہیں۔ اس لئے اگر شرارت کریں تو محبت سے منع کیا جائے اور اچھا کریں تو شabaشی دی جائے اور ان کا حوصلہ بڑھایا جائے۔ مثلاً بچے ماں کو نماز میں رکوع، حجده کرتے دیکھتے ہیں تو اس کی نقل اتنا تے ہیں، اذان سنتے ہیں تو کان میں انگلی ڈال کر جوز بان پر آ سکتا ہے وہ بولتے ہیں، گویا اذان دیتے ہیں۔ گرمی کے ایام میں ماں میں پکھا جھلتی ہیں تو بچے چھین کر خود پکھا جھلنے کی کوشش کرتے ہیں، یہ اور اس طرح کی دسیوں حرکتیں بچوں کی ہر گھر میں دیکھی جاسکتی ہیں ایسے موقع پر ماں کو دادی کو، بڑی بہنوں کو بچے کی تجویز کرنی چاہئے تاکہ بچے میں حوصلہ مندی اور خود اعتمادی پیدا ہو۔

ام خالد رضی اللہ عنہا عبشه میں پیدا ہوئی تھیں اپنے والد کے ہمراہ غزوہ خیر کے بعد مدینہ واپس آئیں ابھی چھوٹی تھیں، نبی ﷺ کے پاس کچھ کپڑے آئے ہوئے تھے آپ نے ان کپڑوں کو صحابہ میں تقسیم کر دیا ایک چھوٹی سی خوبصورت دھاری دار قیص نجح رہی تھی آپ نے فرمایا ام خالد کو بلا ویقیص ان کو دی جائے گی ان کے والد گود میں لے کر آئے، نبی کریم ﷺ نے اپنے دست مبارک سے ان کو قیص پہنانی اور دعا دی، شabaشی دیتے ہوئے آپ نے فرمایا: ”یا ام خالد هذا سناء و یا ام خالد هذا سناء“ اے ام خالد بہت خوب بہت اچھی۔

سناء آپ نے نبی کریم ﷺ اپنے دست مبارک سے ان کو قیص پہناتے ہیں، دعا کیں دیتے ہیں، ہر میں، پہلی خوبصورت دھاریوں کو دکھا دکھا کر شabaشی دے رہے۔ ابھی بچی تھیں کھلیتے کھلیتے آپ کی پشت مبارک کی طرف چلی گئیں اور آپ کی مہربنوت کپڑہ کر کھلینے لگیں، ام خالد کے والد ان کو منع کر رہے ہیں، ڈانٹ رہے ہیں لیکن رسول اللہ ﷺ کی بچوں سے شفقت دیکھئے، آپ ان کے والد کو ڈانٹنے سے منع فرمائے

ہیں، فرماتے ہیں ”دعہا“ چھوڑ کھلے دو۔

ام قیس بنت محسن اپنے چھوٹے بچے کو جواہی کھانا نہیں کھاتا تھا لے کر رسول اللہ ﷺ کے پاس آئیں، آپ نے بچے کو اپنی گود میں بیٹھایا اور بچے نے آپ کے اوپر پیش اب کر دیا۔ آپ نے پانی مانگا اور اس پر چھڑک دیا دھلانہیں۔ (صحیح بخاری، کتاب الوضوء، باب بول الصیان)

کتنے ایسے لوگ ہیں جو اپنے بچے کو گود نہیں لیتے کہ پیش اب کر دے گا اور یہاں نبی کریم ﷺ کو بچوں سے اتنی محبت ہے کہ دوسرا کے بچے کو اپنی گود میں بیٹھائے ہوئے ہیں، بچے نے پیش اب کر دیا لیکن آپ کو کچھ بر انہیں لگا۔

آج بچے شرارت کرتے ہیں، نقصان کرتے ہیں، گندگی پھیلاتے ہیں تو ہمیں بر الگتا ہے ان کو جھوڑ کتے ہیں، مارتے ہیں اور تحقیر کرتے ہیں لیکن یہی ہمارے بچے مستقبل کے معمار ہیں، اس لئے ان کی تسبیح کرنی چاہئے ان کی غلطیوں کو نظر انداز کرنا چاہئے۔ ایک مرتبہ عید کا موقع تھا خوشی میں دو بچیاں گیت گاری تھیں، نبی ﷺ وہاں موجود تھے آپ نے منع نہیں کیا اتنے میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ آگئے، انھوں نے گاتے ہوئے سنا تو ڈانٹا۔ اس کے بعد رسول اللہ ﷺ متوجہ ہوئے اور فرمایا: ابو بکر چھوڑو، گانے دو، ہر قوم کے لوگ عید کی خوشی مناتے ہیں یہ ہماری عید ہے۔ (صحیح بخاری / عیدِ دین)

ان حدیثوں کو سنا کر ہم آپ کو یہ بتانا چاہتے ہیں کہ بچوں کی حوصلہ شکنی نہیں کرنی چاہئے۔ غلطی بھی کریں تو ان غاض اور چشم پوشی اختیار کر جئے، اصلاح کرنی ہو تو محبت اور پیار سے۔ نبی کریم ﷺ بچوں کے ساتھ نہایت لطف و محبت سے پیش آتے تھے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ دس سال میں نے نبی کریم ﷺ کی

خدمت کی لیکن اگر میں نے کوئی کام نہیں کیا تو آپ نے کبھی نہیں پوچھا کہ کیوں نہیں کیا اور کوئی کام کر دیا تو ایک بار بھی آپ نے نہیں کہا کہ کیوں کیا۔ اس لئے بچوں سے، رہبر باز پرس نہیں کرنی چاہئے۔ عفو و درگذر سے کام لینا چاہئے۔

### مسجد کی تربیت

ابھی آپ کو بتایا گیا کہ بچے ماں، باپ اور گھر کے دیگر افراد کو جو کرتے دیکھتے ہیں وہ بھی کرتے ہیں اور اس کی نقل اتارتے ہیں، ماں کو نماز پڑھتے، رکوع اور سجدہ کرتے دیکھتے ہیں تو بچے بھی رکوع اور سجدہ کی کوشش کرتے ہیں۔

آپ جانتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا ہے کہ بچے جب سات سال کے ہو جائیں تو ان کو نماز کا حکم دو، وس سال کے ہو جائیں اور نہ پڑھیں تو مار کر پڑھاؤ، بچہ ابھی ملکف نہیں ہے۔ اس پر نماز فرض نہیں ہے لیکن نماز کی یہ تاکید اس لئے کی جا رہی ہے کہ بچے کے دل میں نماز کی اہمیت بیٹھ جائے اور نماز کا عادی ہو جائے، ہر نماز کے لئے اذان ہوتی ہے اور الحمد للہ عومنا اذان لا وڈا اپنیکر سے ہوتی ہے، ہر گھر میں اذان کی آواز پہنچتی ہے۔ حدیث میں تاکیدی حکم ہے کہ اذان کا جواب دیا جائے۔ اذان کی آواز سن کر ماں اور گھر کے دیگر افراد اگر چپ ہو جائیں اور اذان کا جواب دیں بچے شورشار کر رہے ہوں تو انہیں یہ کہہ کر چپ کرائیں کہ اذان ہو رہی ہے شور نہ کرو، ساتھ ہی انھیں اذان کا جواب دینا سکھائیں تو نماز کے لئے تربیت کا یہ پہلا زینہ ہو گا، آہستہ آہستہ بچے کو اذان اور نماز سے دچپی ہو جائے گی، کچھ دنوں میں بچہ والد کے ساتھ مسجد جانے کی خواہش کرے گا۔ نہیں لے جائیں گے تو ضد کرے گا۔ مسجد میں جانے کے بعد بچے باتیں کرتے ہیں، شور کرتے ہیں، ایک جگہ سے اٹھ کر دوسری جگہ

جاتے رہتے ہیں، اس لئے مسجد میں جانے کے بعد ان کی غرائبی تو کرنی ہی ہے، گھر سے نکلنے کے وقت انہیں سمجھا دیا جائے کہ دیکھو مسجد میں بات نہیں کی جاتی شور نہیں کیا جاتا اٹھ بیٹھ اور بھاگ دوڑنہیں کی جاتی ایسا کرنے پر گناہ ملے گا، اللہ تعالیٰ نار ارض ہوگا۔ بار بار اس طرح کہنے اور سمجھانے سے بچ سمجھ جاتے ہیں، بچہ اگر گندہ کپڑا پہنے ہو تو فوراً اس کا کپڑا ابدالوادیں اس سے صفائی سترہائی، مسجد اور نماز کی اہمیت کا بچے کو بچے کو احساس ہوگا۔ مسجد میں آنے کے بعد اگر گنجائش ہو تو صاف کے کنارے کی طرف بچے کو اپنے پاس بیٹھائیں اس کا خیال رہے کہ چند بچے ایک جگہ نہ بیٹھیں ورنہ شور کریں گے۔ اگر جمعہ کا دن ہے تو خود نہانے، دھونے اور گھر کی بھی صفائی، سترہائی کا اہتمام کریں اور بچے کو بھی نہلا، دھلا کر، صاف کپڑے پہنا کر، تیل یا خوشبو لگا کر مسجد میں لا میں تاکہ بچے کے ذہن میں جمعہ کی اہمیت جا گزیں ہو جائے۔

بچوں کی عف پیچھے ہوتی ہے اس لئے صاف بندی اور جماعت کے وقت سب بچے اکٹھا ہو جاتے ہیں اور شور ہنگامہ شروع کرتے ہیں نماز کے دوران بھی مار پیٹ اور شور ہنگامہ کرتے ہیں جس سے پچھلی عف کے مصلیوں کو خلجان ہوتا اور خشوع و خضوع میں خلل پڑتا ہے۔ جمعہ کے دن بچے اور زیادہ ہو جاتے ہیں اس لئے جمعہ کی نماز میں اور زیادہ شور کرتے ہیں۔ بچوں کو مسجد میں آنے سے منع نہیں کرنا ہے بلکہ لانا چاہئے، لیکن مسجد کے کسی ذمہ دار کو یا والد یا پچھلی صاف کے مصلیوں کو نماز شروع ہونے سے پہلے بچوں کو خاموش رہنے اور سکون سے نماز پڑھنے کی تاکید کردی یہی چاہئے اور خطبہ جمعہ میں خطیب بھی بچوں کو نماز اور مسجد کے آداب بتائے، مجھے اس کا تجربہ ہے کہ سمجھانے کے بعد بچے مان جاتے ہیں کچھ دن گزرنے کے بعد پھر شور کرنے لگتے ہیں اس لئے اس کا اعادہ ہوتے رہنا چاہئے۔

اس کا بھی مشاہدہ کیا گیا ہے کہ بچے کو اگر کسی نے ڈانت دیا یا سختی سے منع کر دیا تو بچے کے والد کو برالگ جاتا ہے اور لڑائی کی نوبت آ جاتی ہے۔ میرے بھائیو! بچے سب کی امانت ہیں اگر کسی نے آپ کے بچے کو ڈانت دیا اور آپ نے سوال جواب شروع کر دیا تو اس سے بچے کو شرات کرنے اور بد تیزی کرنے کی شہ ملے گی اور بچے کے دل سے بڑوں کا ادب، نماز اور مسجد کا ادب نکل جائے گا، اس لئے کسی کی تنبیہ پر ناراض نہیں ہونا چاہئے بلکہ خوش ہونا چاہئے کہ اس نے آپ کی ذمہ داری ادا کی ہے، نماز اور مسجد کا ادب اپنے بچے کو آپ کو سکھانا چاہئے، آپ نے نہیں سکھایا تو آپ کے بھائی اور آپ کے پڑوی نے سکھایا۔ اس نے آپ کی مدد کی ہے اور آپ نے اس کو دشمنی پر محمول کر لیا اگر خدا نخواستہ اس نے بے جا تعبیر کی ہے تب بھی اغماض اور چشم پوشی سے کام لجھئے اور بچے کو اچھی تعلیم دیجئے۔

### مدرسہ اور اسکول کی تربیت

مدرسہ اور اسکول بچے کی سب سے بڑی تربیت گاہ ہے اس کی کئی وجہیں ہیں۔

(۱) بچہ اپنے استاد اور معلم کا باپ سے زیادہ احترام کرتا ہے اور اس کا حکم مانتا ہے۔ باپ کے حکم میں بچہ آنا کافی اور ٹال مثول کر سکتا ہے لیکن استاذ کے حکم میں ٹال مثول نہیں کر سکتا۔ بیٹا اپنے باپ کی جتنی اطاعت اور فرمانبرداری کرتا ہے اس سے زیادہ شاگرد اپنے استاذ کی اطاعت کرتا ہے۔ اس لئے مدرسہ کے مدرسین کی اخلاقی تربیت جتنی موثر اور زودا شر ہو سکتی ہے اتنی باپ کی نہیں ہو سکتی ہے۔

(۲) پڑھنے لکھنے یا کام کا ج کا جو سب سے قیمتی وقت ہوتا ہے وہ بچہ مدرسہ میں گزارتا ہے تقریباً بچہ گھنٹے لگاتار بچہ اپنا اصل وقت مدرسہ کی درس گاہ اور چار دیواری

کے اندر گزارتا ہے اور اس پورے وقت میں اس کی ہر نقل و حرکت کسی نہ کسی استاذ کی نگاہ میں ہوتی ہے اس لئے بچہ اولاد کوئی نازی پا حرکت کرے گا، ہی نہیں اور اگر کرے گا تو استاذ کی تنبیہ اور سرزنش کا مستحق ہو گا۔ اور ہر دن بچے کو اس طرز عمل سے گزرنा ہے، ہر کامیابی کی ضمانتِ مداومت اور عملِ پیغم ہے، مدرسہ اور اسکول میں بھی تربیت کا یہ عمل دوام کے ساتھ دھرایا جاتا ہے۔ اس سے بہتر تربیت کی گنجائیں پائی جاسکتی۔

(۳) تعلیم برائے تربیت ہے نہ کہ تعلیم برائے تعلیم۔ اس لئے کسی بھی مکتب فکر کا ادارہ اور اسکول ہواں میں ایسا نصاب تعلیم رکھا جاتا ہے جس میں اخلاقیات کی تعلیم غالب ہو، اب استاذہ اور معلمین کی ذمہ داری ہے کہ یہ مضمون اپنا فرض منصبی جان کر پڑھائیں اور بچوں کو اخلاق کا پیکر بنائیں یا اپنی ڈیوٹی سمجھ کر وقت گزاری کریں۔

(۴) مساوات کا درس! مدرسہ میں پہنچنے کے بعد سارے دنیاوی امتیازات ختم ہو جاتے ہیں وہاں نہ کوئی امیر نہ کوئی غریب، نہ کوئی گورا اور نہ کوئی کالا۔ سب ایک یونیفارم میں ملبوس، کلاس ایک، نصاب ایک، کتاب ایک، وقت ایک گھنٹی ایک، سارے امتیازات اور شخصات جو معاشرے میں پائے جاتے ہیں اسکوں میں پہنچنے کے بعد مٹ جاتے ہیں سب کو ایک پیلانے سے ناپا جاتا ہے۔ ہاں اسکوں اور مدارس میں تفوق اور برتری کا اگر کوئی معیار ہے تو علم اور اخلاق ہے، بچہ اگر ذہن اور چالاک ہے، محنتی اور با اخلاق ہے تو استاذہ اور انتظامیہ کی نگاہ میں ایسا بچہ مقرب اور معزز ہوتا ہے اسکوں میں پہنچنے کے بعد جب علم اور اخلاق کی بنیاد پر بچے کی عزت افرادی ہوتی ہے تو بچے کے دل میں علمی اور اخلاقی برتری میں اضافہ کرنے کا جذبہ پیدا ہوتا ہے جب کہ سماج اور معاشرے میں اس کو یہ موقع میرنیں آتا۔

(۵) روحانی فیض! کہا جاتا ہے کہ استاذ باب ہوتا ہے۔ یہ کوئی قaudہ کلینیس ہے،

اس کے خلاف بعض اساتذہ خائن اور ڈاکو بھی ہو سکتے ہیں لیکن ایسا کم ناجاتا ہے۔ عموماً استاد باپ کا ہی کردار ادا کرتا ہے۔ باپ اپنے بچے کی جسمانی اور دنیاوی ضرورت پوری کرتا ہے اور استاد اس کی روحانی اور اخروی زندگی سنوارتا ہے۔ بچے سے استاد کا وہی رشتہ قائم ہوتا ہے جو اس کے اپنے باپ سے جس طرح باپ اور بیٹے کا نسبی رشتہ کبھی ختم نہیں ہو سکتا۔ چاہے باپ بیٹے میں دوستی ہو یا دشمنی ہر حال میں باپ رہے گا اور بیٹا، بیٹا رہے گا یہ رشتہ نہ چھینا جا سکتا ہے، نہ توڑا جا سکتا ہے۔ اسی طرح استاذ اور شاگرد کا رشتہ ہے، استاد اور شاگرد میں دوستی ہو یا دشمنی ہر حال میں استاد استاد رہے گا اور شاگرد، شاگرد رہے گا۔ کسی حال میں یہ رشتہ توڑا نہیں جا سکتا۔ جسمانی ساخت قد و قامت اور رنگ و روپ بچہ اپنے والدین سے کسب کرتا ہے لیکن روحانی فیض غیر محسوس طریقے پر بچہ اپنے استاد سے کسب کرتا ہے دوران تعلیم بچے کے ذہن و فکر پر استاد کے اخلاق و کردار کا ذہنی روایہ منتقل ہوتا رہتا ہے۔ اس میں کسی پیر اور فقیر کا عمل دخل نہیں ہوتا یہ صرف اللہ کا ایک اصول ہے جس کو چاہتا ہے عطا کرتا ہے اور جس کو نہیں چاہتا نہیں دیتا۔ بالکل ایسے ہی جیسے بچہ باپ کی جسمانی ساخت اور رنگ و روپ صرف اللہ کے فیض سے پاتا ہے اور جب اللہ نہیں چاہتا تو نہیں پاتا۔

اس لئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ اساتذہ کی تقری میں صلاحیت سے زیادہ صالحیت پر نظر رکھی جائے تاکہ استاد کی جانب سے جو ذہنی روایہ شاگرد کی طرف منتقل ہونے والا ہے اس میں خیر ہو شرمنہ ہو۔

اللہ سے دعا ہے کہ وہ ہمارا اور ہمارے بچوں کا مستقبل روشن کرے اور بچوں کی تعلیم و تربیت کا صحیح شعور ہمیں عطا کرے۔ والحمد لله رب العالمین والصلوة

والسلام على رسوله الکریم



## نقوش تربیت

نکات!

- (۱) بچوں سے محبت۔
- (۲) صفائی اور سترہائی
- (۳) تعلیم و تربیت

بچوں سے محبت:

اللہ کے رسول ﷺ ساری دنیا کیلئے رحمت بنا کر بھیجے گے تھے۔

﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ﴾ (انبیاء: ۷۰)

اور ہم نے آپ کو تمام جہاں والوں کیلئے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔

آپ کی رحمت و شفقت اللہ کی ہر مخلوق کیلئے عام تھی۔ اس میں انسان اور غیر انسان یا مرد و عورت کی کوئی تخصیص نہیں تھی، لیکن معاشرے میں رحمت و شفقت کا سب سے زیادہ محتاج اور مستحق بچوں کا طبقہ ہوتا ہے، اس لئے ہمارے نبی اکرم ﷺ اپنے اپنی گود میں بھاتے تھے، بوس و کنار بچوں سے خاص طور سے محبت کرتے تھے۔ انھیں اپنی گود میں بھاتے تھے، بوس و کنار کرتے تھے، چھیرتے اور چڑھاتے تھے، ہنستے اور کھلاتے تھے۔

حضرت ام خالد رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ جب ہم لوگ ج بشہ کی بھرت سے مدینہ واپس آئے تو میں ابھی چھوٹی تھی، میرے والد مجھ کو اپنے ساتھ لیکر رسول اللہ ﷺ کے دربار میں حاضر ہوئے۔ رسول اللہ ﷺ نے مجھے ایک عمدہ کپڑا پہنایا اور خوب تعریف کی۔ آپ نے فرمایا ”ناہ سنہ“ بہت خوب بہت خوب۔

ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول ﷺ کے مکان پر تشریف لے گئے اور جاتے ہی آپ نے حضرت حسن رضی اللہ عنہ کے بارے میں پوچھا! وہ بچہ کہاں ہے؟ حضرت ابو ہریرہؓ کہتے ہیں بچے کے آنے میں دیر ہوئی تو میں سمجھ گیا کہ آپ کی بیٹی حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا بچے کو نہلا دھلا کر کپڑا بدل رہی ہیں اسی لئے دیر ہو رہی ہے۔ خیر کچھ دیر بعد حضرت حسنؑ دوڑتے کو دتے آئے تو فوراً آپ نے انھیں گلے لگایا، چو ما چاٹا اور نہ سایا بلایا۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ ایک مرتبہ ام محسن بنت قیس اپنے ایک چھوٹے دودھ پینتے بچے کو لیکر آئیں رسول اللہ ﷺ نے بچے کو اپنی گود میں بٹھا لیا، بچے بچے ہوتے ہیں انھیں کیا پتا۔ بچے نے آپ کے اوپر پیش اب کر دیا چونکہ بچہ ابھی چھوٹا تھا کھانا نہیں کھاتا تھا اس لئے آپ نے پاکی کیلئے پانی کا چھینٹا مارنے پر اکتفاء کیا۔

حضرت محمود بن ربيع رضی اللہ عنہ کہتے ہیں وہ لفکی مجھے یاد ہے جو نبی کریم ﷺ نے میرے منھ پر کی تھی۔ آپ نے ڈول سے پانی لیا اور پینے کے بعد منھ کے بچے پانی سے میرے منھ پر کلکی کر دی۔

اقرع بن حابس کہتے ہیں ایک مرتبہ میں نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اس وقت آپ کسی بچے کو گود میں کھلا رہے تھے میں نے دیکھ کر کہا میرے دس بچے ہیں میں نے ابھی تک کسی کو بوس نہیں دیا۔ نبی کریم ﷺ نے یہ سن کر فرمایا! جو رحم نہیں کرتا اس پر رحم نہیں کیا جاتا۔

### صفائی اور سترہائی:

پانچ حدیثیں آپ کو سنائی گئی ہیں، صحیح بخاری کی ان روایتوں سے جہاں یہ

معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ بچوں سے بیحد محبت کرتے تھے وہیں یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ بچوں کو صاف ستر، اچھی وضع قطع اور عدم لباس میں ملبوس ہونا بھی آپ پسند فرمایا کرتے تھے، حضرت ام خالد کو آپ نے اچھا لباس پہنا کر تعریف کی اور دعا میں دیں، حضرت فاطمہؓ نے اپنے بیٹے کو سنوار کر آپ کی خدمت میں بھیجا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ آپ ﷺ بچوں کو گندی حالت میں دیکھنا پسند نہیں فرماتے تھے اور ایسا آپ کیوں پسند کریں گے جبکہ آپ کی لائی ہوئی شریعت میں طہارت کو نصف ایمان کہا گیا ہے۔

اس لئے لازم ہے کہ بچپن ہی سے بچوں کو صفائی، ستر اور نظافت کی تاکید کی جائے، بچپن میں جس چیز کی عادت ڈال دی جاتی ہے بڑے ہونے کے بعد بچوں کیلئے وہ فطرت ثانیہ بن جاتی ہے، اگر والدین نے خصوصاً ماں نے اس پر توجہ کی اور بچے کو پاک صاف رکھا اور صفائی کی تاکید کرتی رہی تو بلاشبہ بڑے ہونے کے بعد بچہ نفاست پسند ہو گا اور اگر بچپن ہی میں ماں نے لاپرواہی کی، اس کی نظافت کا خیال نہیں رکھا تو بڑے ہونے کے بعد بھی صفائی پر گندگی کو ترجیح دے گا۔ خود بچے کی نفاست ماں کی نفاست پر موقوف ہے۔ اگر ماں نفاست پسند ہے، خود صاف ستر کرتی رہتی ہے، اپنا مکان، اپنا کپڑا، اپنا کمرہ، اپنا بستر، اپنا برتن صاف ستر کرتی ہے تو بلاشبہ اس کا بچہ بھی صاف ستر، اور نفاست پسند ہو گا، اور اگر انکی ماں خود گندی رہتی ہو، مکان، کمرہ، کپڑا، اور برتن گندہ رکھتی ہو تو کبھی اپنے بچے کو نظافت کی تربیت نہیں دے سکتی۔

اسلام میں نظافت اور طہارت کو بڑی اہمیت دی گئی ہے، طہارت کو نصف ایمان کا درجہ دیا گیا ہے، معلوم ہوا کہ طہارت میں جتنی کمی ہوگی اسی مناسبت سے ایمان میں کمی ہوگی۔ قرآن پاک میں حکم ہے ”وَثِيَابَكَ فَطَهِرْ“ اپنے کپڑوں کو

پاک رکھو دوسرا جگہ ارشاد ہے، ”إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ“ یعنی اللہ تعالیٰ توبہ کرنے والوں اور خوب پاک رہنے والوں سے محبت رکھتا ہے۔

مدینہ میں تین میل کے فاصلہ پر ایک بستی ہے جس کو قباء کہا جاتا ہے رسول ﷺ جب بھرت کر کے مدینہ تشریف لائے تو پہلے اسی آبادی میں آپ نے چودہ روز قیام فرمایا تھا، اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں اس بستی والوں کی پاکیزگی اور طہارت کی تعریف بیان فرمائی ہے، ارشاد ہے ”فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ“ (التوبہ: ۹۰/۱۰۸) قباء میں کچھ ایسے لوگ ہیں جو خوب صفائی کو پسند کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ بھی خوب صفائی رکھنے والوں کو پسند کرتا ہے، جب یہ آیت کریمہ نازل ہوئی تو رسول ﷺ نے قباء کے لوگوں سے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں تم لوگوں کی تعریف کی ہے، بتاؤ تم لوگ کون سا عمل کرتے ہو جو اللہ کو اتنا پسند ہے؟ ان لوگوں نے کہا! ہم لوگ جب استخاء کرتے ہیں تو ڈھیلا اور پانی دونوں استعمال کرتے ہیں۔

معلوم ہوا کہ صفائی سترائی اور طہارت دپاکیزگی میں مبالغہ اللہ کو نہایت پسند ہے، بھی وجہ ہے کہ نماز جو سب سے افضل عمل ہے اس کے ادائیگی کی صحت کیلئے جسم، کپڑا اور جگہ کا پاک ہونا شرط ہے، جمعہ کے روز طہارت کا اہتمام اور بڑھ جاتا ہے اسی لئے رسول اللہ ﷺ نے جمعہ کے دن خاص طور سے غسل کرنے کا حکم دیا ہے، اسی طرح حیض و نفاس اور جنابت کے بعد غسل کو واجب قرار دیا گیا ہے، ان تمام احکامات پر غور کریں تو پتہ چلتا ہے کہ صفائی اور سترائی کی اسلام نے نہایت سخت تاکید فرمائی ہے۔

یہ تو ان حالات کا ذکر تھا جن میں خاص طور سے پاکیزگی کا حکم دیا گیا ہے ان

کے علاوہ عام حالات میں تم تعلیم دی گئی ہے کہ ہم اپنے لباس وضع قطع کو درست رکھیں تاکہ اقوام عالم کے بیچ ہم اپنی تہذیب و ثقافت اور اپنی شخصیت کے اعتبار سے ممتاز رہیں، رسول اللہ ﷺ نے مسلمانوں کو ”تل“ سے تشبیہ دی ہے۔ جس طرح تل پورے جسم میں ممتاز اور نمایاں ہوتا ہے اور حسن کو دو بالا کرتا ہے اسی طرح مسلمان دنیا کی قوموں کے بیچ اپنی وضع قطع اور فقار و گفتار کے اعتبار سے الگ نشان رکھتا ہے بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ مسلمان اپنے وجود سے محفل کو رونق اور وقار عطا کرتا ہے اور مختلف رنگ و نسل کے درمیان مسلمان بغیر کسی تعارف کے متعارف ہوتا ہے لیکن افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ اس وقت مسلمانوں کا حال ہماری تعلیم کے بر عکس ہے، مسلم محلوں اور گلیوں کی پیچان گندگیوں کا انبار اور ڈھیر ہے۔ ایسی جگہوں سے ہر گزرنے والا ناک بند کرنے پر مجبور ہوتا ہے۔ اور یہ گندگیاں کہیں باہر سے نہیں آتیں یہ محلوں میں بننے والوں کی کرم فرمائی ہوتی ہے کہ اپنے گھر کی گندگی کسی پڑوی کے دروازے پر ڈال دیتے ہیں اور اس ایذ ارسانی کی ذمہ دار عموماً عورتیں ہوتی ہیں اپنے گھروں کی صفائی کر کے کچھ خود کسی پڑوی کے دروازے پر ڈال دیتی ہیں یا کسی بچے سے ڈلوادیتی ہیں۔ اس حرکت عمل سے محلے میں گندگی تو ہوتی ہی ہے ساتھ میں پڑویوں کے حق میں زیادتی بھی ہو جاتی ہے۔ کتنے گھروں میں تو ایسا بھی ہوتا ہے کہ بچا ہوا کھانا، سالن اور ڈال دروازے پر عورتیں ڈال دیتی ہیں، یہ اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی نعمت کی انتہائی درجہ ناقدری ہے، کھانا اللہ کی نعمتوں میں سب سے بڑی نعمت ہے اور ہماری پوری محنت اور کمائی کا حاصل ہے، اس کی بے حرمتی کرنا اخلاق اشرعاً اور عرف اور اعتبار سے جرم ہے، اللہ کی دی ہوئی نعمت کی ناقدری کی جائیگی تو اللہ تعالیٰ اپنی نعمت چھین لے گا اور اس گھر سے اپنی برکت اٹھا لے گا۔ اس لئے بچا ہوا کھانا بے حرمتی کے ساتھ کبھی

دروازوں پر یا نالیوں میں نہیں پھینکنا چاہئے، بالفرض اگر کھانا فتح گیا ہے اور خراب ہو گیا ہے کھانے کے لائق نہیں رہ گیا ہے تو ایسی صورت میں دیکھنا چاہئے محلے، پڑوں میں جانور پلے ہوتے ہیں ان کو دیدیا جائے یا پھر ایسی جگہ ڈالنا چاہئے جہاں گندگی نہ ہو اور اللہ کی نعمت کی بے حرمتی نہ ہو۔

بہت سارے گھروں میں مشاہدہ کیا جاتا ہے کہ کئی کئی روز جھاڑوں نہیں لگایا جاتا اور یہ بھی مشاہدے ہی کی بات ہے کہ عورتیں پورے مکان کا جھاڑو لگا کر کسی کونے میں جمع کر کے چھوڑ دیں گی، فوراً اٹھا کر نہیں پھینکتیں، تجب ہوتا ہے کہ پورے مکان میں جھاڑو لگا تھا تو تھکان نہیں آئی، اور اٹھا کر پھینکنے میں تھکان آنے نگی؟ ظاہر ہے اس کا تعلق تھکان سے نہیں سستی اور لاپرواہی سے ہے۔

بچوں کو دیکھنے تو گندے کپڑوں میں لت پت ہیں ناک سے ریٹ اور آنکھ سے کچھ زبرہ رہا ہے، بعض بچے تربیت نہ ہونے کی وجہ سے کھڑے کھڑے پیشاب اور پاخانہ کر دیں گے، جس کی وجہ سے پورے گھر میں گندگی پھیل جاتی ہے، ایک گھر میں مختلف مزاج کے لوگ ہوتے ہیں کسی کو گندگی برداشت ہوتی ہے کسی کو برداشت نہیں ہوتی ہے جس کی وجہ سے گھر میں اختلاف اور جھگڑے شروع ہو جاتے ہیں اور یہ ساری باتیں ماں کی سستی، لاپرواہی اور اس کے پھوہرپن کی وجہ سے ہوتی ہے۔

اگر ماں نفاست پسند ہے بچے کی، مکان کی، دروازے کی برتوں کی لباس اور بستر کی صفائی اور سترہائی کا اہتمام کرتی ہے، مکان صاف سترہ، لباس اور بستر چکنا، برتن منظم اور قرینے سے لگے ہوئے نظر آتے ہیں تو غیر محسوس طریقے سے اس کا اثر بچوں کی تربیت پر پڑتا ہے۔ بڑے ہونے کے بعد بچے نفاست پسند اور صحیت مند ہوں گے، اس لئے ماں پرواہب ہے کہ خود نفاست پسند ہوتا کہ اس کی گود میں، پلنے والے

نچے بھی نفاست پسند اور صحت مند ہوں۔

### تعلیم اور تربیت:

عصر حاضر میں اگر اقوام عالم کا جائزہ لیا جائے تو معلوم ہو گا کہ مسلمان دنیا کی ساری قوموں میں پچھڑے ہوئے ہیں، جو قومیں تعلیم و تعلم اور تعمیر و ترقی میں مسلمانوں کی دست گنگر تھیں وہ آج برق رفتاری سے آگے جا رہی ہیں، اگر اس کے اسباب و عمل پر غور کیا جائے تو جہاں بہت سارے اسباب نظر آئیں گے وہیں ایک بہت بڑا سبب افراد کی عدم تیاری اور صلاحیتوں کا خیال نظر آئے گا، افراد کی تیاری اور صلاحیتوں کو بیدار کرنے کیلئے ضروری ہے کہ اول دن سے بچوں کی ہنی نشوونما اور تعلیمی روحان کا جائزہ لیا جائے۔ نچے اللہ کی بہت بڑی نعمت ہیں اس لئے اللہ کی دی ہوئی اس نعمت کی قدر دانی اور خیال سے حفاظت بہت ضروری ہے۔ اس کی ذمہ داری سب سے پہلے والدین کے اوپر آتی ہے، پچاس فیصد والدین تو ایسے ملیں گے جو علمی ذوق ہی نہیں رکھتے وہ اپنے بچوں کے علمی روحان کا پتہ کیسے چلا آئیں گے، لیکن ایک موٹی بات تو ہر شخص جانتا ہے کہ بچوں کی ابتدائی تعلیم مادری زبان میں ہونی چاہیئے۔ بچہ جو زبان ماں کی گود سے سنتا آیا ہے اسی زبان میں سمجھنا اور سمجھانا آسان ہے، اپنے مانی افسوس اور احساس و خیالات کو مادری زبان میں جتنی خوبی کے ساتھ ادا کیا جاسکتا ہے دوسری زبان میں ممکن نہیں ہے۔ اس لئے بچوں کی تعلیم کیلئے ایسے مدارس اور اسکول کا انتخاب کرنا چاہئے جہاں نچے کی ابتدائی تعلیم کا ذریعہ مادری زبان ہو۔ اور ساتھ ہی اس بات کا بھی خاص خیال رکھا جائے کہ بچہ جس تہذیب و ثقافت سے آشنا ہے اسی تہذیب و ثقافت کا حامل ادارہ بھی ہو، ورنہ تہذیب کا تصادم تعلیمی خلجان

اور وہنی انتشار کا سبب بن جائے گا۔

ہم اپنے معاشرے میں مشاہدہ کر رہے ہیں کہ کچھ مجہد دین بعض عصری اداروں کے ٹیپ ٹاپ اور چمک دمک کو دیکھ کر بے تحاشہ اپنے بچوں کو وہاں داخل کر رہے ہیں، نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ وہاں زبان اور تہذیب دونوں کا تصادم ہوتا ہے اور بچے کی دینی شناخت کمزور ہو جاتی ہے۔

انگلش میڈیم اسکولوں میں تعلیم حاصل کرنے کو ناجائز نہیں کہا جا رہا ہے۔ بتایا یہ جا رہا ہے کہ ابتداء ہی سے انگلش میڈیم اسکولوں میں داخل کرنے سے بچے کی مادری زبان انگلش نہیں ہو جائیگی، بچے نے رحم مادر سے جو زبان لیکھی ہے، مادری زبان وہی رہے گی، اگر مادری زبان میں بچے کو تعلیم نہیں دلاتی جائیگی تو تعلیم، تعلیم نہیں، ایک بوجھ بن جائے گی۔

تعلیم و تربیت کے تعلق سے ایک نہایت ضروری چیز ہے بچے کی نگرانی، بچہ اسکوں گیا یا کہیں اور؟ بچہ کیا پڑھ رہا ہے؟ کس کلاس میں پڑھ رہا ہے؟ ہوم ورک کرتا ہے یا نہیں؟ کلاس میں اس کی تعلیمی پوزیشن کیا ہے؟ کلاس میں اس کی حاضری ایسی تو نہیں کہ جسم حاضر اور دماغ کہیں اور چہ رہا ہے؟ اس کے ساتھی اور دوست کون ہیں؟ تفریح کے وقت میں وہ کہاں جاتا ہے؟ یقیناً ان میں بعض باتیں استاد اور کلاس سے متعلق ہیں، والدین سے نہیں لیکن اگر والدین کو فکر ہوگی اور اپنے بچے کو تعلیم یا فتنہ اور مہذب انسان بنانے کی دھن ہوگی تو وہ اپنی ذمہ داریوں سے اوپر اٹھ کر کام کریں گے اور ہر مشکل کا حل پالیں گے۔

اسی ضمن میں ایک پہلو یہ بھی قابل ذکر ہے کہ والدین اپنے گھر میں دینی اور علمی ماحول پیدا کریں، بچے اپنے گھر میں جو دیکھتے ہیں وہی کرتے ہیں، اگر والدین

ٹوٹو، میں میں کریں گے تو بچے بھی لڑنا جھگڑنا سیکھیں گے، اگر والدین ثی وی، موبائل اور فلمی گانوں میں اپنا وقت برہاد کریں گے تو یہ ناممکن ہے کہ بچے سائنس اور ریاضی کے سوالات حل کریں، اگر گھر میں تلاوت کا، نماز کا، دعاؤں کا، ما حل ہو گا تو بچے بھی والدین کی دیکھا دیکھی نماز پڑھیں گے اور تلاوت کریں گے، اسی طرح علمی ما حل دیکھ کر علم کا شوق پیدا کریں گے، یہ طریقہ عمل کچھ دنوں بعد والدین کو علمی غرائب سے بے نیاز کر دے گا۔



# عورت شریعت کی نگاہ میں

نکات!

- (۱) عورت کتاب و سنت میں۔
- (۲) خیر کی وصیت۔
- (۳) طلاق۔
- (۴) خلع۔
- (۵) فقہ اور سکنی۔
- (۶) ساس اور بہو۔
- (۷) جنیز۔

## عورت کتاب و سنت میں:

آسمان و زمین کی یہ خوشنا اور لامدد و دکائنات جو ہماری آنکھوں کے سامنے پہنچی ہوئی ہے، رب کائنات نے اسے زوجیت کے نظام پر پیدا کیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا رَوْجَيْنَ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ (۳۹/۵۱) ہم نے ہر چیز کو جوڑے جوڑے پیدا کیا ہے تاکہ تم نصیحت حاصل کر سکو۔ نظام زوجیت اس بات کیلئے نصیحت ہے کہ جب دنیا کی ہر چیز اپنا جوڑ کر کتی ہے تو دنیا کی زندگی کا بھی کوئی جوڑ ہو گا اور وہ جوڑ آخرت کی زندگی ہے گویا کائنات کا نظام زوجیت و قوع قیامت کی دلیل ہے۔

کائنات کی کوئی بھی مخلوق انسان اور حیوان ہوں یا آسمان و زمین اور رات و دن ہر ایک کے اندر اللہ تعالیٰ نے ازدواجی نظام قائم کر رکھا ہے۔ لیکن ساری مخلوقات کے بیچ انسان اشرف المخلوقات ہے اور اس روئے زمین پر تو الدو تکا شر اور سابق و تلاش کی ہنگامہ خیزیاں انسان ہی کے دم سے قائم ہیں۔ اس لئے خالق کائنات نے انسان کی عظمت و شرافت اور اس کی حفاظت کیلئے انبیاء و رسول کے ذریعہ سے ایک مکمل نظام حیات عطا فرمایا۔ جس میں نظامِ زوجیت کو ایک خاص اہمیت حاصل ہے۔

مناسب ہو گا کہ پہلے اس پہلو پر غور کر لیا جائے کہ کتاب و سنت میں عورت کی کیا حیثیت متعین کی گئی ہے۔ تا کہ اس کے حقوق کی وضاحت میں آسانی ہو۔

سورہ نساء آیت نمبر ۳۲ میں مردوں کو عورتوں کا ذمہ دار اور حکم قرار دیا گیا ہے۔ سورہ اعراف آیت نمبر ۱۸۹ میں عورتوں کو مردوں کا سکون قرار دیا گیا ہے۔ سورہ بقرہ آیت نمبر ۲۲۳ میں عورتوں کو مردوں کی بھیت سے تعبیر کیا گیا ہے۔ احادیث رسول میں عورتوں کو ”ربة الْبَيْتِ، راعيَة الْبَيْتِ، خيرُ الْكُنْزِ، خيرُ الْمَتَاعِ، ناقصاتُ الْعُقْلِ، او رِبْلِيٰ کی میری ہمی بڑی سے تعبیر کیا گیا ہے۔

ذکورہ قرآنی آیات اور احادیث رسول سے کئی باتیں ثابت ہوتی ہیں۔

(۱) عورت اسلام کی نگاہ میں نہایت فتحیتی شی ہے۔ لہذا جس طرح ہر قسمی چیز کو چھپا کر رکھا جاتا ہے اور اسکی حفاظت کی جاتی ہے اسی طرح عورت کی بھی حفاظت کی جائیگی اور یہ ذمہ داری مرد کے اوپر ہے۔

(۲) عورت مردوں کی بھتی ہوئیکی وجہ سے نفقہ سکنی اور جملہ ضروریات زندگی میں مردوں کی محتاج ہے اور مرداں کا ذمہ دار ہے۔

(۳) یہ بات بھی معلوم ہوتی ہے کہ ساری خوبیوں کے باوجود عورت میں کچھ

فطری کمزوریاں ہیں جنہیں نظر انداز کرنا ضروری ہے۔ اس لئے اسلام نے مرد کو پہلے ہی بتا دیا ہے کہ دیکھو جس سے تم بیشاق غلیظ باندھنے جا رہے ہو اس کی فطرت نیڑھی ہے۔ تم زندگی بھرا س کے ساتھ احسان کرو اگر ایک دن بھی اس نے کوئی کمی محسوس کی تو فوراً کہہ گی ”مار آیت منک خیر اقط“ میں نے تو تم سے آج تک کوئی بھلانی دیکھی ہی نہیں، یہ عورت کی فطرت ہے کہ ذرا سی بات پر زندگی بھر کے احسان پر پانی پھیر دے گی۔

سورہ یوسف کا مطالعہ کیجئے تو معلوم ہو گا کہ عورت تمہارے ساتھ حیله جوئی اور فریب بھی کر سکتی ہے اور ایسا الجھائیگی کہ تمہاری آئی عقل غالب ہو جائیگی۔ عزیز مصر کی بیوی جب دعوت معصیت میں کامیاب نہیں ہوئی تو اپنا الزام یوسف علیہ السلام کے سرخوب پ دیا اور ایک تا کردہ گناہ کے الزام میں انھیں حوالہ زندگی کر دیا گیا۔

سورہ تحریم کا مطالعہ کریں تو معلوم ہو گا کہ افشاء راز بھی عورتوں کی فطری کمزوریوں میں داخل ہے۔ شہد یا ماریہ قبطیہ کے واقعہ تحریم میں آپ نے حضرت خصہ کوتا کید کر دی تھی، کہ دیکھو یہ راز ہے کسی کو بتانا مت۔ لیکن حضرت خصہ نے حضرت عائشہ کو بتا دیا اور راز فاش ہو گیا۔ آسمان سے بصورت وحی سرزنش نازل ہوئی لیکن آپ نے چشم پوشی اور اعراض سے کام لیتے ہوئے بعض کو ظاہر کیا اور بعض سے اعراض کیا۔ کیوں؟ اس لئے کہ آپ کو معلوم تھا کہ عورتوں کی فطری کمزوریوں میں افشاء راز بھی ہے، البتہ مرد کی عظمت نفس کا تقاضا ہے کہ وہ خود رہ گیری سے پرہیز کرے۔ قرآن پاک میں اس کا ذکر اس طرح کیا گیا ہے۔ ”فَلَمَّا بَأْثَبْ<sup>۱</sup>  
وَأَظْهَرَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرْقَ بَعْضَهُ وَأَغْرَضَ عَنْ بَعْضٍ“ (۲۲/۳) معلوم ہوا کہ عورتوں کی ہر غلطی پر مواخذہ کرنا مرد کی شان اور عظمت کے خلاف ہے۔

خیر کی وصیت:

کتاب و سنت میں عورتوں کی ان کمزوریوں کی طرف اشارہ کرنا اس بات کی تعلیم دینا ہے کہ ازدواجی زندگی میں قدم رکھنے سے پہلے یہ یقین کر لینا چاہئے کہ عورتوں کی کمزوریوں سے تمہیں بار بار سابقہ پیش آیا گا۔ اس کے باوجود تمہیں عفو و در گذر سے کام لیتے ہوئے حسن سلوک اور حسن معاشرت سے پیش آنا ہے۔ چنانچہ نبی ﷺ نے فرمایا:

الْمَرْأَةُ كَالضَّلَعِ إِنْ أَقْمَتْهَا كَسَرْتَهَا وَإِنْ اسْتَمْتَعْتَ بِهَا  
إِسْتَمْتَعْتَ بِهَا وَفِيهَا عِوْجٌ.

یعنی عورت کی مثال پلی کی ٹیڑھی ہڈی کی طرح ہے اگر تم اسے سیدھی کرنا چاہو تو ٹوٹ جائیگی لیکن سیدھی نہیں ہوگی۔ اگر اس سے فائدہ اٹھانا چاہو تو کبھی ہوتے ہوئے ہی اس سے فائدہ اٹھاؤ۔ گویا سیدھی کرنے کے چکر میں مت پڑو۔ آپ نے اپنی حیات مبارکہ کی آخری وصیتوں میں فرمایا تھا۔ «إِسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ خَيْرًا» عورتوں کے حق میں خیر کی میری وصیت قبول کرو۔

کسی رحیمانہ اور شفیقانہ تعلیم ہے۔ عورت کی کچھ فہمی بلاشبہ مسلم ہے، لیکن اس سے بڑھ کر وہ اتفاق اور سکون قلب کا سامان ہے۔ لہذا اپنی نگاہ اس سے اتفاق پر رکھوئے کہ اسکی کچھ فہمی پر۔ اسی بات کو اللہ تعالیٰ نے یوں بیان فرمایا ہے:

﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوْا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا﴾ (آل عمران: ۱۹)

یعنی عورتوں کے ساتھ حسن معاشرت سے پیش آؤ گو تم ان کی کسی عادت کو

معیوب جانو اس لئے کہ ایسا بہت ممکن ہے تم کوئی چیز بری جانو لیکن اللہ تعالیٰ نے اسی میں خیر کثیر کا سامان رکھا ہو۔

دنیا میں انسان کے تعلقات مختلف نوعیتوں کے ہیں لیکن زوجین کے درمیان جو تعلق ہے وہ نہایت گہرا اور جذباتی قسم کا ہے۔ اس لئے شریعت بیضاء نے مساوات کی بنیاد پر دونوں کے حقوق اور دائرہ کار کو واضح طور سے تقسیم کر دیا ہے۔ مرد کو بیرون خانہ محنت، مشقت، بھاگ دوڑ اور ننان نفقة کا مکلف کیا گیا اس لئے کہ اس کے ساتھ حیض و نفاس یا ولادت و رضاوت کا جھمیلا نہیں تھا نیز مرد عورت کے مقابل زیادہ قوی اور طاقتور ہے اس لئے اس کی فطرت کا تقاضا تھا کہ اس کو مشکل امور کا مکلف کیا جائے۔ اور عورت مرد کے مقابل کمزور ہے، اس کے ساتھ جاب، حیض و نفاس اور ولادت و رضاوت کے مسائل ہیں اور یہ ایسے امور ہیں جو اخفاء کے مقاضی ہیں اس لئے عورت کی فطرت کا تقاضا تھا کہ وہ پردے کے ساتھ اندر وین خانہ رہ کر گھر میلو انتظامات، بچوں کی تربیت، مال کی حفاظت، مہمانوں کی ضیافت اور آرام و آسائش کا سامان فراہم کرے، دونوں کی جسمانی ساخت کے مطابق یہ تقسیم کا دراصل فطری مساوات ہے اور اس کے خلاف ہر تقسیم ظلم ہے۔

امام بخاریؓ نے زوجین کے حقوق اور ذمہ داریوں کے تعلق سے چند ابواب قائم کئے ہیں اور استدلال میں مناسب حدیثیں پیش کی ہیں۔ حدیثوں کا ذکر طول کا باعث ہوگا۔ اس لئے کچھ ابواب کا مفہوم ساعت فرمائیں۔

(۱) مرد پر بیوی کا خرچ دینا واجب ہے۔

(۲) شوہر موجود نہ ہو تو بھی عورتوں اور بچوں کا خرچ دینا واجب ہے۔

(۳) جب شوہر پورا خرچ نہ دے تو عورت کو یہ حق ہے کہ دستور کے مطابق شوہر

کے مال سے اتنا لے سکتی ہے جو اس کو اور اس کے بچوں کو کافی ہو۔

(۴) عورت کو دستور کے مطابق کپڑا اور لباس دینا شوہر پر واجب ہے۔

(۵) آدمی اگر ٹنگ دست ہوت بھی وہ اپنی بیوی کا خرچ دے گا۔

مذکورہ مسائل صحیح احادیث اور قرآن کریم کی آیات سے ثابت ہیں اس لئے علماء اسلام کا متفق علیہ مسئلہ ہے کہ عورت کے اوپر کسی قسم کے خرچ کی ذمہ داری نہیں ہے۔ یہ تو وہ ابواب تھے جن میں مرد کی ذمہ داریوں کو بتایا گیا ہے۔ لیکن اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ عورت کلی طور پر آزاد ہے۔ اندر وون خانہ رہ کر عورت کی ذمہ داریاں کیا ہیں ان کو بھی امام بخاریؓ نے واضح کیا ہے سماعت فرمائیں۔

(۱) عورت اپنے شوہر کے گھر میں کام کا حج کرے گی۔

(۲) عورت اپنے شوہر کے مال کی حفاظت کرے گی اور اس مال کی بھی حفاظت کرے گی جو شوہرنے اس کو خرچ کے لئے دیا ہے۔

(۳) عورت اولاد کی تربیت اور پرورش میں اپنے شوہر کی مدد کرے گی۔

شرعی نقطہ نگاہ سے عورت کی بحیثیت معین ہو جانے کے بعد آئیے دیکھا جائے کہ عورت جب بحیثیت بیوی ہو تو ہماری شریعت نے اسے کیا مقام دیا ہے۔

شادی کے اہم مقاصد میں ہے جائز طریقہ سے افزائش نسل، تکمیل قلب، تہذیب و ثقافت کا فروغ، ایک مقدس اور پاکیزہ خاندان کا معاشرہ میں اضافہ اور اللہ کی نعمتوں کے حصول میں ایک دوسرے کا جائز تعاون۔ یہ مقاصد اسی وقت حاصل ہو سکتے ہیں جب رشته ازدواج کو دوام اور ثبات حاصل ہو جس کو قرآن حکیم نے میثاق غلیظ سے تعبیر کیا ہے۔ اسی لئے نبی رحمت ﷺ نے رشته نکاح کے مسائل اور زوجین کے درمیان پیش آنے والے نشیب و فراز کو تفصیل سے واضح کر دیا ہے اور ہر ممکن

طریقہ سے گھیرا بندی کر دی ہے کہ رسمی ثوٹنے نہ پائے۔

لیکن اس کے باوجود اگر مزاج اور طبیعتوں کے اختلاف کی وجہ سے نباه کی صورت ممکن نہ ہو تو کسی کی زندگی خراب بھی نہیں کی جائیگی۔ اس بندھن کو کھولنے کیلئے مرد کو طلاق اور عورت کو خلع کی اجازت دی گئی ہے اور دونوں کا طریقہ واضح کر دیا گیا ہے۔

### طلاق:

طلاق مرد کا تھا حق ہے لیکن مرد اپنے اس حق کو استعمال کرنے میں آزاد نہیں ہے۔ طلاق کا طریقہ یہ بتایا گیا ہے کہ ایسا طہر جس میں جماعت کی گئی ہو صرف ایک طلاق دی جائے اور پھر اس کے بعد عورت کو عدت گزارنے کیلئے اپنے گھر میں رکھا جائے۔ اس کا نام نفقہ برداشت کیا جائے۔ یہاں تک کہ تین حیض کی مدت پوری ہو جائے اور عورت ایک طلاق رجعی کے ذریعہ نکاح سے باہر ہو جائے۔ یہ پابندیاں اس لئے عائد کی گئیں کہ شوہر کو زیادہ سے زیادہ اپنے فیصلے پر نظر ثانی کا موقع ملے۔ اور عدت کے اندر رجوع کر سکے بالفرض اگر عدت کے اندر رجوع نہیں کر سکا لیکن عدت گذرنے کے بعد ہوش آگیا تو عقد جدید کے ذریعہ اپنا گھر بسا سکے اور تحلیل شرعی کی ضرورت نہ پیش آئے، یہ طلاق کا شرعی طریقہ ہے۔ لیکن ہمارا معاشرہ طلاق کے بارے میں کیا کرتا ہے؟ اسے سنئے! ۹۵ فیصد ہمارا معاشرہ اس شرعی طریقہ کو جانتا ہی نہیں اور بعض جانے والے بھی اس طریقہ کی خلاف ورزی کرتے ہیں۔ یہ عام و باہم ہے کہ طلاق دیتے وقت ہم حیض اور طہر اسی طرح جماعت اور عدم جماعت کا کوئی لحاظ نہیں کرتے، کتنی طلاق دی جائے؟ یہ بھی ہم نہیں جانتے، ہم صرف یہ جانتے ہیں کہ ایک

ساتھ میں طلاق دینی ضروری ہے۔ ورنہ طلاق ہی نہیں پڑے گی۔ یا اس لئے کہا جا رہا ہے کہ جب بھی طلاق کا کوئی واقعہ سننے میں آتا ہے تو یہ کہ ایک سانس میں تین، اور بیستی سے ایک طبقہ کے نزدیک تین غیر شرعی طلاق شریعت کا مقام حاصل کر لیتی ہے اور واقع ہو جاتی ہے، اس غیر شرعی طریقہ کی اصلاح نہایت ضروری ہے۔

### خلع:

خلع عورت کا تہا حق ہے۔ اگر عورت سچائی کے ساتھ یہ یقین کرتی ہے کہ شرعی طریقہ پر شوہر کے ساتھ میری زندگی کا بناہ نہیں ہو سکتا، تو وہ اپنے شوہر سے جدائی کا مطالبہ کر سکتی ہے، اگر شوہر طلاق پر راضی نہ ہو تو عورت اپنی جدائی کا مالی فدیہ ادا کرے گی اور جدائی حاصل کر لے گی۔ یہ فدیہ کتنا ہو گا؟ بعض علماء نے اس کو مہر کی مقدار سے محدود کیا ہے لیکن یہ صحیح نہیں ہے، صحیح یہ ہے کہ ظلم سے احتراز کرتے ہوئے عرف کے مطابق جس پر راضی ہو جائے عورت اس کو ادا کرے گی اور جدائی حاصل کر لے گی، خلع کا یہ شرعی طریقہ ہے۔

لیکن ہمارا معاشرہ اس مسئلہ میں بھی افراط اور تفریط کا شکار ہے، عورت کی طرف سے یہ کوتاہی ہوتی ہے کہ وہ بلا عنزہ شرعی محض نفس کی پیروی میں جدائی پر تلی ہوتی ہے جبکہ شوہر دین اور اخلاق ہر اعتبار سے فٹ اور مناسب ہے۔ ایسی ہی عورتوں کو اللہ کے رسول ﷺ نے ”مناقفات“ سے تغیر کیا ہے۔

شوہر کو خلع کا کوئی اختیار نہیں ہے، لیکن ہمارے معاشرے میں بکثرت ایسی مثالیں ملیں گی کہ مرد نے عورت کا یہ حق چھین لیا ہے۔ اور ایسا ماحول پیدا کر دیا ہے کہ گویا وہ خود خلع کا مالک ہے۔ مثلاً عورت دین، دنیا اور اخلاق ہر اعتبار سے مناسب

ہے، ہر دکھنے پر داشت کر کے عورت اپنے بچوں میں رہنا چاہتی ہے، لیکن ظالم اور کام چور شوہر اسکو رکھنا نہیں چاہتا۔ اس لئے اطاعت و فرمانبرداری کے باوجود مسکین عورت کو غلط اتهامات سے متهم کرتا ہے، تنگ اور پریشان کرتا ہے، جلی کثی سناتا ہے، گھر سے نکالتا اور بھگاتا ہے، دوا، علاج اور لباس و طعام میں تنگی کرتا ہے کہ عورت بھاگنے پر مجبور ہو جائے، اور مقصد یہ ہوتا ہے کہ ایسا کرنے سے جیزیر میں دیا ہوا سامان لوم، گاڑی، اور سچھ مزید مہر ایس مل جائیگا۔ ایسے لاچی اور حریص شوہر کا آپ پتہ کریں تو عام اور خاص سب میں مل جائیں گے۔ یہ معاشرے کی بدترین خرامیاں ہیں ان کو دور کر کے شریعت کے اصولوں کے نفاذ کی ضرورت ہے۔

### نفقہ اور سکنی:

بتایا جا چکا ہے کہ نفقہ اور سکنی کی پوری ذمہ داری مرد کے اور پر ہے اور شوہنون المنازل کی ذمہ داری عورت کے اور پر ہے۔

لیکن معاشرے میں آزادی نسوں کے تصور اور پیسوں کی لائچ نے عورتوں کو اندر ون خانہ سے بیرون خانہ اور پرده سے بے پرده کر دیا ہے جس کے نتیجہ میں عورت اپنے اصل اور فطری مقام سے دور ہوتی چلی گئی۔ ایسا اگر کسی غیر مسلم معاشرے میں ہو تو کچھ زیادہ افسوس کی بات نہیں۔ لیکن جب خلاف شرع ایسا کوئی کام مسلم معاشرے میں ہوتا ہے تو افسوس ہوتا ہے۔ جہاں علم ہے، دین کا غلبہ ہے، آزادی نسوں کا کوئی تصور نہیں، مردوں کے لئے کمانے اور کھلانے کے جائز امکانات ہیں لیکن اس کے باوجود بعض مسلم معاشروں میں مرد بازاروں میں، ہٹلوں میں اور سڑکوں پر بیٹھے سیاسی تہبرے کرتے ہیں، بے سود باتوں میں اپنا قیمتی وقت اور

صلاحیت برپا دکرتے ہیں، اس پر مستزدایہ کہ پان، بیڑی، سگریٹ، چائے، بھانجی، فلم بنی اور کبوتر بازی میں پیسے ضائع کرتے ہیں، اور گھر میں عورتیں بال بچوں کی نگرانی، کھانے پکانے اور امور خانہ داری کی ادائیگی کے ساتھ کمالی بھی کرتی ہیں۔ عورت کمائے اور مرد کھائے کام زاج اور ماحول بدلنے کی ضرورت ہے۔

### ساس اور بہو:

اسلام کی پاکیزہ تعلیمات میں حقوق انسانی کا احترام کافی اہمیت کا حامل ہے۔ انسان مسلم ہو یا غیر مسلم، اپنا ہو یا بیگانہ ہر ایک کی جان، مال اور عزت و آبرو اسلام کی نگاہ میں محترم ہے، اور یہ احترام اس وقت اور زیادہ اہمیت کا حامل ہو جاتا ہے جب دنی بھائی ہو، اپنا پڑوی یا رشتہ دار ہو ایسی صورت میں عام حقوق انسانی کے ساتھ پڑوی کے حقوق، رشتہ ناتوں کے ساتھ صلدہ رحمی اور اخوت کے حقوق مزید مستحکم ہو جاتے ہیں۔ اس پس منظر کو سامنے رکھ کر آپ ساس اور بہو کے تعلقات پر غور کریں تو حد درجہ مایوسی ہو گی۔ یہ کوئی قاعدہ کلیہ تو نہیں لیکن عام تاثریہ ہے کہ سوتیلی ماں جس طرح اپنے سوتیلے بیٹے اور بیٹیوں کو نہیں برداشت کر سکتی اسی طرح ساس بہو کو برداشت نہیں کر پاتی۔ الاما شاء اللہ

جب عورت شادی کے بعد نئے گھر میں قدم رکھتی ہے تو اس کے شوہر کے ساتھ ساتھ شوہر کے والدین، اس کے بھائی بہن اور دوسرے اعزہ و اقارب سے سابقہ پیش آتا ہے۔

ایسے وقت میں نو بیاہتا کا فرض ہے کہ اب وہ اس نئے گھر کو اپنا گھر جانے اور شوہر کے والدین اور بھائی بہنوں کو اپنے والدین اور بھائی بہن کا بدل جانے اور

اپنے حسن کردار سے ہر ایک کا دل جیتنے کی کوشش کرے۔

دوسری جانب شوہر کے والدین اور بھائی، بہن کا فرض بتا ہے کہ محبت اور شفقت سے، نرم مزاجی اور شیریں کلامی سے، عفو و درگذر سے، انعامات اور پیشہ پوچش سے اس نووار دہن کا استقبال کریں اور اپنے ماحول میں خصم کریں۔ انسانیت کا اور اسلامی تعلیمات کا یہی تقاضا ہے۔

اب آئیے دیکھا جائے کہ ہمارا معاشرہ کیا نمونہ پیش کرتا ہے؟ شادی کے بعد عورت جب اپنی سرال میں رہنے لگتی ہے۔ تو ابتداء اُسکی اصطلاح میں ماں، باپ، اور بھائی بہن سے مراد اس کے اپنے حقیقی والدین اور بھائی بہن ہوتے ہیں اور گھر سے مراد اس کا اپنا میکہ ہوتا ہے اور جب شوہر کے والدین اور بھائی بہن مراد لینا ہو تو اس کے ساتھ لفظ ”آپ“ کا اضافہ کرے گی اور یہ اصطلاح اس وقت تک باقی رہتی ہے جب تک اس کی جوانی ڈھلنہیں جاتی۔ ظاہر ہے کہ یہ انداز تھاطب غیریت کا پتہ دیتا ہے۔

ایک عام مشاہدہ یہ بھی ہے کی عموماً سرال میں کام و ہندے کی زیادتی کی شکایت رہتی ہے اور خدمات کی انجام دہی میں تقدیر یہم و تاخیر بھی ہو جاتی ہے۔ لیکن اسی عورت کو جب میکہ جانا ہو تو ہر کام میں تیزی آجائیگی ہاتھ پاؤں کی رفتار بڑھ جائیگی، جو کام دو گھنٹے میں ہونا ہے وہ ایک گھنٹہ میں ہو جائیگا۔ یہ تو بہو کا حال ہے، ساس اور تنہ کے طرز عمل پر نظر کی جائیگی تو صورت حال اس سے بھی ناگفته بہ نظر آجائیگی اپنی بیٹیاں تو گھر چھوڑ کر ایک دن دوسرا گھر سنپھال لیں گی اور مستقبل میں گھر بسانے کی ساری ذمہ داری آنے والی بہو پر ہوگی اس لئے ہونا تو یہ چاہیئے کہ ساس کا برتاباہ بہو کے حق میں بیٹی سے بڑھ کر مشفقاتہ ہو۔ لیکن کم ہی ایسی ساس ہوں گی جو بہو کو بیٹی کا درجہ دیتی

ہوں گی۔ بیٹی سے بڑھ کر جاناتا تو دور کی بات ہے۔ قسم قسم کی خورده گیری، بات بات پر جھپڑ کنا، ہر کام میں بلا وجہ نقص نکالنا، نا کردہ گناہ کو گناہ بنا کر پیش کرنا بہوؤں کے حق میں ساس کا عام و طیرہ ہے۔ اور بہو کے مقابل بیٹی کی غلطیوں کو خوبی بنا کر پیش کرنا، بے جا حمایت کرنا ساس کے معاشرے میں عام چلن ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ متعدد عائلہ بہت جلد منتشر ہو جاتا ہے اور اتحاد کی صورت میں جو برکت ہوتی ہے وہ اٹھ جاتی ہے۔ بینا بیوی کی محبت میں ماں باپ کا نافرمان ہو جاتا ہے اور بھائی بھن کا دشمن ہو جاتا ہے۔ میں یہیں کہتا کہ غلطیاں یک طرف ہوتی ہیں، امکان دونوں طرف سے ہے کسی طرف سے کم اور کسی طرف سے زیادہ، اسی لئے مشہور ہے ساس بہو کا جھگڑا۔ اس فساد کا سبب اسلام کی عائلی زندگی سے عدم واقفیت ہے۔ اس لئے ہر گھر میں اسلام کی تربیتی فلکر کو عام کرنیکی ضرورت ہے۔

جہیز:

جہیز ہندوستانی معاشرے میں ایک بہت بڑی مصیبت اور لعنت ہے اور یہ مصیبت ہندو دھرم کے مذہبی نقص کے پیٹ سے پیدا ہوئی ہے۔ اس دھرم میں باپ کے مال اور جائداد میں بیٹی کا نہ بہاؤ کوئی حق نہیں ہے اس لئے اس مذہبی حق تلفی کی تلافی جہیز لے کر اور دے کر کی جاتی ہے۔ جبکہ مذہب اسلام میں مردوں کی طرح عورتوں کو باپ، شوہر، بینا، بیٹی کے مال میں باقاعدہ حق دار قرار دیا گیا ہے۔ لیکن کس قدر افسوس کی بات ہے کہ اکثر مسلم معاشرے میں عورت کا شرعی حق دینے سے اعراض کیا جاتا ہے اور اگر کسی لڑکی نے باپ کی جائداد میں اپنا حصہ بٹوالیا تو بھائیوں اور چچاؤں کی نگاہ میں وہ معتوب ہو جائے گی، ایسے متعدد واقعات ملیں گے کہ اس لڑکی کا میکہ ہمیشہ

کے لئے چھوٹ گیا۔ واجب حق دینے میں یہ اعراض اور جہیز جس کا کوئی شرعی ثبوت نہیں ہے اس کے جال میں مسلم معاشرہ ایسا پھنس گیا ہے کہ امیر غریب سب تڑپ رہے ہیں۔

جہیز کی گراس باری نے کتنے والدین اور کنبوں کو خود کشی کرنے پر مجبور کیا، کتنوں کو مقروض اور بے گھر کیا، کتنی لڑکیاں فرار ہو گئیں کتنی فروخت ہو گئیں، کتنوں نے پھانسی کا پھندا چوما، شب زفاف کے انتظار میں کتنوں کی جوانی ڈھل گئی اور کتنی بستر مرگ پر کروٹ بدل رہی ہیں؟ جتنا کچھ کہا جا رہا ہے اس سے کہیں زیادہ تجوہ اور مشاہدہ کیا جا رہا ہے۔ اس مصیبت میں گرفقاہ مسلم معاشرہ الامان والحفیظ کی دہائی دے رہا ہے، حکومت گلا پھاڑ پھاڑ کر جہیز کی خطرناکی کا اعلان کر رہی ہے، لا پھی شوہروں کو جیلوں میں بند کیا جا رہا ہے، سزا میں دی جا رہی ہیں لیکن ہم ہیں کہ سب کچھ جانتے ہوئے تدارک کی کسی صورت پر آمادہ نہیں ہیں۔

تفصیل کی گنجائش نہیں لیکن اتنا بتا دیا جائے مگل نہیں ہو گا کہ اسلام نے آسان اور کم خرچ میں شادی کا حکم دیا ہے خصوصاً عورتوں اور ان کے والدین کو کسی قسم کی زیر باری سے آزاد رکھا ہے۔ کیا اسلامی تعلیمات کے اس پس منظر میں جہیز جیسی جان لیواز یہ باری کا تصور کیا جاسکتا ہے؟ چند حدیثیں ساماعت فرمائیں اور خود فیصلہ کریں۔

(۱) رسول ﷺ نے حضرت عبدالرحمن بن عوف سے ان کی شادی کے بعد پوچھا ”کم سُفْتَ إِلَيْهَا“ تم نے اپنی بیوی کو کیا دیا؟ آپ نے نہیں پوچھا کہ تم کو بیوی نے جہیز میں کیا دیا؟ اور ہمارا معاشرہ یہ ہے کہ بارات واپس آنے کے بعد ہر مرد عورت کی زبان پر ہو گا کیا ملا؟ اندازہ کیجئے شریعت اور معاشرے کے تضاد کا؟

(۲) ایک انصاری نے رسول ﷺ سے کہا میری شادی کرا دیجئے! آپ نے کہا

کیا دو گے؟ اس نے کہا میرے پاس کچھ نہیں ہے آپ نے کہا! لو ہے کہ ایک انگوٹھی ہی سلاش کر کے لے آؤ۔ اس نے کہا یہ بھی نہیں ہے آپ نے قرآن پاک کی کچھ سورتیں یاد کرانے کے عوض شادی کر دو۔

دیکھا آپ نے کتنی آسان ہے اسلام کی شادی؟ اور دیکھا آپ نے کہ رسول ﷺ نے عورت سے نہیں پوچھا کہ تم کیا دوگی؟ اس لئے کہ مہر یا ہدیہ اور تخفہ دینا مرد کا کام ہے نہ کہ عورت کا۔

(۳) حضرت ام سلیمؓ کی شادی حضرت ابو علیؓ سے صرف قبول اسلام کی شرط پر ہوئی تھی۔ اور یہ مطالبہ بھی ام سلیم کی طرف سے تھا، اس حدیث سے بھی معلوم ہوا کہ اگر کوئی مطالبہ ہو سکتا ہے تو وہ عورت کی طرف سے نہ کہ مرد کی طرف سے۔

(۲) امیمہ جو آپ کے عقد میں آپکی تھی اس کو جب آپ نے رخصت کرنا چاہا تو آپ نے حضرت ابو اسیدؓ سے فرمایا ”أَكْسُهَا رَازِقَيْنَ وَالْحِقْهَا بِأَهْلِهَا“ یعنی آپ نے ابو اسیدؓ سے کہا اس کو دور ازتی کپڑے دے دو اور اس کے گھر پہنچا دو۔ حدیث سے جب مطلقہ کو کچھ دینا ثابت ہو رہا ہے تو منکوحہ سے لینا کیسے ثابت ہو جائے گا؟

جبیز کے مجوزین حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کی شادی سے استدلال کرتے ہیں اس لئے کہ رسول ﷺ نے ان کو شادی میں تین سامان دیا تھا اور حدیث میں ”جبیز“ کا الفاظ آگیا ہے لہذا جبیز کا ثبوت ہو گیا۔ لیکن یہ استدلال کئی وجوہ سے باطل ہے۔

(۱) حضرت علی رضی اللہ عنہ آپ کی کفالت میں تھے۔ شادی کے بعد ان کا گھر آپ نہیں بسائیں گے تو کون بسائے گا؟ اس لئے آپ نے اثاث البت کے طور پر

- تمین سامان دیا تھا۔ یہ توجیہ اس صورت میں ہے جب سامان آپ کا مانا جائے۔ ورنہ
- (۲) آپ نے حضرت علیؓ کی طمیہ درع فروخت کر کے یہ سامان خریدا تھا۔ لہذا جس کا پیسہ اس کا سامان، نہ آپ کا پیسہ تھا نہ آپ کا سامان۔
- (۳) حضرت فاطمہؓ کے علاوہ آپؐ کی تین بیٹیاں اور تھیں۔ بتایا جائے کہ آپ نے ان کو جہیز میں کیا دیا تھا؟ آپؐ ایسی نا انسانی تو نہیں کر سکتے کہ ایک بیٹی کو جہیز دیں اور تین کو نہ دیں۔
- (۴) اگر ”جہیز“ کا الفاظ دیکھ کر مروجہ جہیز پر استدلال کرنا جائز مان لیا جائے تو لازم آئے گا مطلقہ کو رخصت کرتے وقت شوہر اپنی مطلقہ کو جہیز دے کر رخصت کرے اس لئے کہ صحیح بخاری کی جس روایت میں ایسیہ کے طلاق کا ذکر ہے اس میں ”فَأَمَرَ أَبَا أَسَيْدٍ أَنْ يُجَهَّزَ هَا“ کا الفاظ آیا ہے۔

مذکورہ بحث سے ثابت ہوا کہ مروجہ جہیز کا کتاب و سنت سے کوئی ثبوت نہیں ہے اور جہیز کے نام پر ہمارے معاشرے میں جو مول تول کیا جا رہا ہے وہ سراسرنا جائز اور روح شریعت کے منانی ہے، عورتوں کے ساتھ کھلا ظلم اور ان کی شادی میں مانع ہے۔ اور یہ ظلم اسی وقت رک سکتا ہے جب سماج کا ہر فرد امیر، غریب، عام خاص، اور عالم جاہل سب کمر کس کر اس ظلم کے روکنے پر آمادہ ہو جائیں۔ واللہ ولی التوفیق



# طلبہ سے خطاب

نکات:

- (۱) علم کی فضیلت۔
- (۲) رشیۃ شاگردی۔
- (۳) مرضی کے خلاف اطاعت۔
- (۴) استاد کی شفقت۔
- (۵) مشورے پر اصرار نہیں۔

علم کی فضیلت:

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةَ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدَّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ (۳۰/۲)

ترجمہ: اور جب تیرے رب نے فرشتوں سے کہا: میں زمین میں خلیفہ پیدا کرنے والا ہوں تو ان لوگوں نے کہا: کیا تو زمین میں ایسے لوگوں کو پیدا کرے گا جو وہاں فساد مچائیں گے اور خوزریزی کریں گے، جبکہ ہم تیری تسبیح، تحمید اور تقدیس کیلئے کافی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: میں وہ جانتا ہوں جو تم نہیں جانتے۔

دوسری جگہ فرمایا: ﴿أَفَرَأَ إِبَاسِمَ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ، خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ، أَفَرَأَ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ، الَّذِي عَلِمَ بِالْقَلْمِ، عَلِمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ

(سورہ علق: ۵) یَعْلَمُ

ترجمہ: پڑھ اپنے رب کے نام سے جس نے پیدا کیا۔ جس نے انسان کو خون کے لوثرے سے پیدا کیا تو پڑھتا رہ تیرا رب بڑے کرم والا ہے۔ جس نے قلم کے ذریعے علم سکھایا جس نے انسان کو وہ سکھایا جو وہ نہیں جانتا تھا۔

تیسرا جگہ فرمایا: ”فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“

ترجمہ: تم جان لو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں ہے۔

تین آیتیں علم کی فضیلت کے تعلق سے آپ کو سنائی گئی ہیں پہلی آیت کے سیاق و سابق پر غور کرنے سے ہم اس نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ انسان کی تخلیق مربوط ہے علم سے اور علم وہ چیز ہے جو سب کو جھکا کر رکھتی ہے۔

دوسری آیت پر غور کریں تو معلوم ہو گا اسلام کی ابتداء ”اقرأ“ یعنی حصول علم

سے ہے۔

تیسرا آیت پر نظر کریں تو معلوم ہو گا کہ وہی علم علم ہے جس پر توحید کا پہرہ ہو۔

نبی کریم ﷺ کی حدیث ”مَثَلُ مَا يَعْنَى اللَّهُمَّ إِنَّ الْهُدَىٰ وَالْعِلْمُ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَصَابَ أَرْضًا. الْحَدِيثُ“، پر غور کریں تو معلوم ہو گا کہ اسلام سر اپا علم ہے۔

تو توحید کو اصل علم قرار دینا اس لئے ہے کہ اگر علم سے تو توحید کا پہرہ ہشادیا جائے تو اس علم سے جو چیز وجود میں آئیگی وہ سراپا فساد ہو گی۔ آج ہم دیکھ رہے ہیں کہ علم میں دنیا بے حد ترقی کر چکی ہے لیکن یہ علم ایسا ہے جس پر توحید اور آخرت کا پہرہ نہیں ہے اس لئے عصر حاضر کے علم کا منتها مقصد یہ ہے کہ کیسی کسی کو مٹایا جائے۔ ہر ترقی یافتہ ملک ہتھیار کی دوڑ میں دوسرے پر سبقت لی جانا چاہتا ہے، سائنسی علوم کا آخری نتیجہ

سلط، تغلب، تفوق اور تعالیٰ ہے، شور ہے دہشت گردی کا، لیکن دہشت کا شور بہانہ ہے کسی پر سلط کا اور کسی کو منانے کا۔

آئیے اب ہم علم کی فضیلت میں کچھ مزید آیتیں اور حدیثیں سناتے ہیں۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے ﴿يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ

دَرَجَاتٍ﴾ (بجادہ ۱۱)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ تم میں سے ان لوگوں کے درجات کو بلند کرتا ہے جو مومن ہیں اور جو صاحب علم ہیں۔

سورہ زمر میں ارشاد ہے: ﴿فُلْ هُلْ يَسْتَوْنِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ

لَا يَعْلَمُونَ﴾ (زمر ۹)

ترجمہ: آپ پوچھئے کہ کیا وہ لوگ جو علم والے ہیں اور وہ لوگ جو علم والے نہیں ہیں دونوں برابر ہو سکتے ہیں۔

ارشاد ہے: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾ (فاطر: ۲۸)

ترجمہ: بیشک اللہ سے وہی لوگ ڈرتے ہیں جو علم والے ہیں۔

علم کی فضیلت پر قرآن پاک کی چند آیتیں آپ کو سنائی گئی ہیں۔ آپ خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ جس چیز کی تعریف پر قرآن پاک ناطق ہو جسکی خوبی پر اللہ کی گواہی موجود ہو وہ بلاشبہ چیز دنیا کی ہر نعمت سے بڑھ کر ہوگی، دنیا کی تاریخ میں اب تک کسی نے علم نافع کی نہ مت نہیں کی ہے، علم ایک ایسی دولت ہے جو سفر اور حضر ہر حال میں آپ کے ساتھ ہے، اسے کوئی چھین نہیں سکتا، اسکی چوری نہیں کی جاسکتی، علم خرچ کرنے سے گھٹتا نہیں، آپ اسے جتنا زیادہ خرچ کریں گے اتنا ہی اس میں اضافہ ہو گا، نبی کریم ﷺ نے بھی علم کی تعریف فرمائی ہے، چند حدیثوں کا مفہوم ساعت

فرمائیں۔

ابو امامہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
عالم کی فضیلت عابد پر ایسی ہی ہے جیسے میری فضیلت تم میں سے کسی معمولی  
آدمی پر۔ (جامع ترمذی، الحلم ۲۸۲۵)

مزید آپ نے فرمایا کہ:

جو لوگوں کو خیر (دین) کی تعلیم دیتے ہیں ان پر اللہ، اس کے فرشتے، آسمان و  
زمین کے سارے لوگ، یہاں تک کہ چیزوں میں اپنی بلوں میں اور محچلیاں (پانی میں)  
خیر کی دعا کریں کرتی ہیں۔ (جامع ترمذی، الحلم ۲۸۲۵)

حضرت ابوالدراء رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ علماء انبیاء کے وارث ہیں وہ  
درہم اور دینار کی وراثت نہیں چھوڑ کر جاتے علم کی وراثت چھوڑتے ہیں لہذا جس نے  
علم حاصل کر لیا اس نے پورا حصہ پالیا۔ (جامع ترمذی، الحلم ۲۸۲۲)

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
جب انسان مر جاتا ہے تو اس کے اعمال صالحة کا سلسلہ ختم ہو جاتا ہے، مگر تین  
چیزیں ایسی ہیں جو مرنے کے بعد بھی باقی رہتی ہیں۔

(۱) صدقہ جاریہ (۲) علم جس سے لوگ فائدہ اٹھائیں  
(۳) نیک اولاد جو الدین کے لئے دعا کرتی رہے۔ (جامع ترمذی، حکام ۱۳۹۰)

علوم ہوا کہ علم ایسی لازوال نعمت ہے کہ اگر مرنے والے نے کوئی علمی  
سلسلہ چھوڑا ہے، دینی ادارے کی شکل میں، دینی کتابوں کی شکل میں، طلبہ و طالبات کی  
شکل میں توجب تک اس کا یہ علمی سلسلہ باقی رہے گا اس کا ثواب متار ہے گا۔  
قرآن و حدیث کے اندر علم کے بیان کردہ فضائل کے پیش نظر صحابہ کرام،

خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم ہمیشہ علم اور صاحب علم کی سر پرستی فرمایا کرتے تھے، ان کی عزت اور تکریم کرتے تھے، چھوٹا اور کمن ہوتے ہوئے بھی حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی نگاہ میں صاحب علم بڑا ہوتا تھا اور اسے اپنی مجلسوں میں اپنے قریب بٹھایا کرتے تھے۔ ان میں حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کا واقعہ مشہور ہے۔ حضرت عبد اللہ بن عباس وہ صحابی ہیں جن کے علیٰ شوق کو دیکھ کر اللہ کے نبی ﷺ نے ان کے حق میں دعا فرمائی تھی ”اللهم فقهه فی الدین“

اے اللہ انھیں دین کی سمجھ عطا فرم۔ اللہ نے آپ کی دعا قبول فرمائی اور عبد اللہ بن عباس کو اللہ نے علم دین کا وافر حصہ عطا فرمایا آپ کو حسر الامۃ اور رئیس المفسرین کے لقب سے ملقب کیا گیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ انھیں اپنی مجلسوں میں اپنے پاس بٹھایا کرتے تھے۔ عمر کم تھی اس لئے بعض صحابہ نے حضرت عمرؓ سے اعتراض کیا اور کہا: اس بچ کی عمر کے تو ہمارے بچے ہیں آپ ہم بڑوں کی مجلس میں اس بچ کو کیوں بٹھاتے ہیں؟ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کہا آپ لوگ جانتے ہیں میں کیوں بیٹھاتا ہوں؟ دیسے کیا دن واضح کر دوں گا۔ ایک دن مناسب موقع آگیا۔ حضرت عمر نے حاضرین صحابہ کرام سے پوچھا، بتاؤ: ”اذا جاء نصر اللہ والفتح“ اس سورہ کا کیا مطلب ہے؟ لوگوں نے ادھر ادھر کا مطلب بتایا۔ آخر میں عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے پوچھا۔ انھوں نے کہا: اس سورہ میں اللہ تعالیٰ نے آپ کو آپ کی موت کی خبر دی ہے۔ حضرت عمر نے فرمایا: ”ما اعلم منها الا ما تعلم“ اس سورہ کا جو مطلب تم جانتے ہو وہی میں بھی جانتا ہوں۔ یہ کہہ کر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے یہ ثابت کر دیا کہ اگر علم ہے تو آدمی کم عمر ہوتے ہوئے بھی بڑا ہے۔

قرآن و حدیث کی روشنی میں علم کے حصول کی اہمیت اور فضیلت سنائی

جا چکی ہے، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ حدیث ہی کی روشنی میں معلم اور متعلم کے آداب، شفقت و محبت اور اطاعت و فرمانبرداری کا پکھنونہ بھی آپ کے سامنے رکھ دیا جائے تاکہ دوران تعلیم پیش آنے والے نشیب و فراز سے گذر نے میں آسانی ہو۔

لیجھے درسگاہ نبوت کے ایک مشہور طالب علم کا واقعہ ہم آپ کو سناتے ہیں۔

آپ نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا نام سنایا ہوگا۔ ان کا کام صرف اتنا تھا کہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ لگئے رہتے تھے آپ جو فرماتے اسے یاد کر لیتے۔ اس کے علاوہ دوسرا کوئی کام نہیں تھا۔ نہ بیوی بچے تھے نہ کوئی تجارت اور کاروبار تھا۔ کھانے کا وقت ہوا تو رسول اللہ ﷺ نے یا کسی اور صحابی نے کھلادیا تو کھالیا بھی ایسا بھی ہوتا کہ کسی نے دھیان نہیں دیا اور بھوک سے بیقرار ہو گئے اسی طرح کا اپنا ایک واقعہ وہ خود بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں بھوک سے نڑھاں ہو چکا تھا۔ میری آواز نہیں نکل رہی تھی، ہشم و حیان لاغ تھی اس لئے سیدھے کسی سے کھانا مانگ بھی نہیں سکتا تھا۔ بھوک کے اظہار کے لئے میں نے ایک صورت یہ نکالی کہ راستے پر بیٹھ گیا۔ حضرت عمرؓ کا گذر ہوا۔ ان سے میں نے ایک آیت کا مطلب پوچھا۔ انہوں نے بتایا اور گذر گئے۔ آیت کا مطلب تو میں جانتا ہی تھا پوچھنے کا مقصد صرف یہ تھا کہ میری آوازن کر میری بھوک کا اندازہ کر لیں اور کھانے کا انتظام کر دیں لیکن مقصد نہیں سمجھ سکے مطلب بتا کر چلے گئے۔ اتنے میں رسول اللہ ﷺ کا گذر ہوادیکھتے ہی آپ سمجھ گئے اور فرمایا: ابو ہریرہ آؤ۔ میں آپ کے ساتھ ہو لیا۔ آپ گھر گئے، پتہ کیا تو معلوم ہوا ایک پیالہ دودھ کہیں سے ہدیہ میں آیا ہے۔ آپ نے فرمایا: ابو ہریرہ جاؤ جتنے اصحاب صفة (طلبه) ہیں سب کو بلا کر لے آؤ۔ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں اصحاب صفة بھی میری ہی طرح بے شہار ہوا کرتے تھے، آپ کا یہ حکم سن کر میری تو جان سوکھنگی کہ اصحاب صفة کے نیچے اتنا

سادو دھ کیا ہو گا۔ چاہئے تو یہ تھا کہ دودھ صرف مجھے دیا جاتا میں پی کر اپنی بھوک مٹاتا اور جان بچاتا۔ لیکن اللہ کے رسول ﷺ کا حکم تھا، خیر میں گیا اور سب کو بلا کر لایا، جب سب لوگ آگئے تو حکم ہوا سب کو پلاو، یہ مرحلہ میرے لئے اور کھن گذر الیکن کروں کیا۔

”ولم يَكُنْ مِنْ طَاعَةِ اللَّهِ وَ طَاعَةً رَسُولِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ“

الله اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کے سوا کوئی چارہ بھی نہیں تھا۔ حکم کے مطابق باری باری سب کو پلانے لگا۔ اس دوران میرے دل میں خیال گزرتا میری باری آتے آتے پتہ نہیں مجھے ملے گا نہیں؟ خیر سب نے پی لیا اور اب نبی ﷺ کی باری تھی۔ میں نے پیالہ آپ کے دست مبارک میں رکھ دیا۔ آپ میری طرف دیکھ کر مسکرائے اور فرمایا ”بَقِيَثُ أَنَا وَأَنْتَ“ صرف میں اور تم باقی رہ گئے۔ میں نے کہا: صحیح فرمار ہے ہیں اے اللہ کے رسول! آپ نے کہا ”أَقْعُدُ وَ أَشَرِبْ“ بیٹھ جاؤ اور تم پیو، میں بیٹھ گیا اور پیا۔ آپ نے فرمایا: ”اشرب“ میں نے پھر پیا۔ آپ مسلسل کہتے رہے اور پیو۔ اخیر میں میں نے کہا: ”لَا وَالذِّي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ مَا أَجِدُ لَهُ مَسْلَكًا“ قسم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق دے کر بھیجا ہے اب گنجائش نہیں ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: مجھے دو۔ میں نے پیالہ آپ کو دے دیا آپ نے اللہ کی تعریف کی اور اسم اللہ کر کے کل دودھ پی گئے۔

(صحیح بخاری برqaq ٢٨٥٢)

یہ حدیث جو آپ کو سنائی گئی ہے اس میں استاد اور اس کے شاگردوں کا ایک واقعہ بیان کیا گیا ہے۔ اللہ کے رسول ﷺ استاد تھے اور صحابہ آپ کے شاگرد تھے۔ درس گاہ نبوت کے معلم اور حعلمین نے اطاعت شعاری کا جو ریکارڈ قائم کیا ہے وہ دنیا

کی آنکھے نہ دیکھا ہے اور نہ دیکھ پائے گی۔

لیکن میرے عزیز بچو! اسی درسگاہ کا ہر عمل، ہر واقعہ، ہر حکم اور ہر قول فعل ہم مسلمانوں کے لئے اسوہ اور نمونہ ہے جو میں کہیں اور تاکہ جھانکنے کی ضرورت نہیں ہے اور نہ ہم کو اس کی ضرورت ہے، آئیے اس حدیث کی روشنی میں چند باتیں ہم آپ کو سمجھانا چاہیں گے۔

### رشتہ شاگردی:

استاد اور شاگرد کے درمیان ایک روحانی رشتہ ہوتا ہے اور یہ رشتہ طہارت، پاکیزگی، اخلاص، اخوت اور اخلاقی کریمانہ کی زمین پر استوار ہوتا ہے۔ فرمائی برداری اور اطاعت شعاری کا جو نمونہ استاد اور شاگرد میں پایا جاتا ہے وہ شاید باپ اور بیٹے میں بھی نہیں پایا جاتا۔

استاد اور شاگرد کا رشتہ نبھی رشتہوں کی طرح اتنا مضبوط اور قوی ہوتا ہے کہ زندگی کے کسی مرحلہ میں یہ رشتہ منقطع نہیں ہو سکتا۔ استاد اور شاگرد کے درمیان ذاتی اختلاف تو شاذ و نادر ہی ہوتا ہے لیکن اگر ہبھی جائے تو استادی اور شاگردی کا رشتہ کبھی منقطع نہیں ہو سکتا۔ استاد، استاد رہے گا اور شاگرد شاگرد رہے گا۔ جیسے باپ باپ رہے گا اور بیٹا بیٹا رہے گا باپ اپنے باپ ہو نیکا اور بیٹا اپنے بیٹا ہو نیکا انکار نہیں کر سکتا، اسی طرح استاد اپنے استاد ہونے کا اور شاگرد اپنے شاگرد ہونے کا انکار نہیں کر سکتا۔ دونوں میں دوستی ہو یاد شمنی، یہ روحانی رشتہ ہمیشہ باقی رہے گا۔

### مرضی کے خلاف اطاعت:

ابھی آپ نے سنا کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو سخت بھوک گئی تھی

آیت کا مطلب جانتے ہوئے صرف اس لئے پوچھ رہے تھے کہ میری خفیف آواز سن کر لوگ سمجھ جائیں اور مجھے کھانا کھلا کر آسودہ کر دیں۔ اسی بھوک کو مٹانے کیلئے رسول اللہ ﷺ میں بیان کر انھیں گھر لائے اور جب دودھ کا پیالہ سامنے آیا تو آپ نے فوراً انھیں نہیں پلایا بلکہ حکم دیا جاوے اصحاب صفة کو بلا کر لاؤ۔ ظاہر ہے یہ حکم حضرت ابو ہریرہ کی مرضی کے خلاف تھا، چنانچہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے کہا: ”فَسَاءَ نِيَّ ذَلِكَ فَقُلْتُ: وَمَا هَذَا الَّبِنُ فِي أَهْلِ الصُّفَةِ؟ كُثُرَ أَحَقُّ أَنْ أَصِيبَ مِنْ هَذَا الَّبِنِ شَرِبَةً أَنْقُوْيِ بِهَا“ یعنی کہ مجھے بڑا دکھ ہوا اور دل ہی دل میں نے کہا: اتنا دودھ اہل صفة کے نیچے کس کام آیا گا؟ ہونا تو یہ چاہئے تھا کہ میں اچھی طرح یہ دودھ پی لیتا اور مجھے کچھ قوت حاصل ہو جاتی۔

معلوم یہ ہوا کہ اصحاب صفة کا بلانا اور باری باری ان کو دودھ پلانا یہ پورا واقعہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی مرضی کے خلاف تھا، مگر اس کے باوجود حضرت ابو ہریرہ اطاعت و فرمانبرداری کا ثبوت دے رہے ہیں مجال نہیں کہ حکم عدوی اور سرتابی کریں۔ کیوں؟ اس لئے کہ اللہ کے رسول ﷺ جوان کے معلم اور استاد ہیں ان کا حکم ہے۔ میرے عزیز بچو! جامعہ اثریہ دارالحدیث ہو یا کوئی اور دینی اقامتی ادارہ ہو

ہر جگہ طلبہ، اساتذہ اور انتظامیہ کی ایک جماعت ہوتی ہے، اداروں میں الگ الگ مسائل ہوتے ہیں، تعلیم کے، نظام کے، نصاب کے، طعام کے، امتحان کے تعطیل کے اور ان کے علاوہ بہت سارے مسائل ہوتے ہیں، جہاں افراد ہوں گے وہاں مسائل کا ہونا ضروری ہے، اساتذہ کرام اور انتظامیہ کی جانب سے مسائل حل کئے جائیں گے، احکامات نافذ کئے جائیں گے، سارے احکامات اور قوانین آپ کے فائدے کو منظر رکھ کر ہی نافذ کئے جائیں گے لیکن یہ ضروری نہیں کہ وہ آپ کی مرضی اور خواہش کے

مطابق ہوں، بہت ممکن ہے اساتذہ اور انتظامیہ کا فیصلہ آپ کی مرضی کے خلاف ہو ایسی صورت میں آپ کو کیا کرتا ہے۔ حدیث پر غور کریں آپ کو اس کا حل مل جائیگا۔ حضرت ابو ہریرہ بھوک سے بیتاب ہیں لیکن پہلے اصحاب صحفہ کو دودھ پلانے کا حکم دیا جا رہا ہے اور حکم بھی ابو ہریرہ ہی کو دیا جا رہا ہے۔ اندازہ کیجئے ابو ہریرہ پر کتنا شاق گزرا ہو گا۔ ہم اور آپ جیسے لوگ ہوتے تو جھنک کر پیالہ پھینک دیتے اور کہتے بھوک مجھے لگی ہے، اسی لئے مجھے بلا یا گیا ہے اور پلانے کا حکم کسی اور کو دیا جا رہا ہے اور جو خود صاحب معاملہ ہے اسے نظر انداز کیا جا رہا ہے۔ لیکن ایسا کچھ نہیں ہوا۔ سرتلیم خم ہے کہا جا رہا ہے۔ ”لَمْ يَكُنْ مِنْ طَاعَةِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ بَدْ“ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کے بغیر کوئی چارہ نہیں ہے۔

حدیث مذکور سے ہمیں سبق مل رہا ہے کہ اساتذہ کرام، پرنسپل، شیخ الجامعہ ناظم اعلیٰ اور انتظامیہ کی جانب سے اگر کوئی حکم نافذ کیا جائے اور وہ حکم آپ طلبہ کرام کے مزاج، مرضی اور خواہش کے خلاف ہو پھر بھی آپ کو ہدایت ہے کہ اسے شرح صدر سے قبول کریں۔ اطاعت اسی کا نام ہے۔ اسی میں آپ کے لئے خیر ہے اسی میں آپ کے لئے بھلائی ہے اور اسی میں آپ کا مستقبل ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے دل میں جو خدشات پیدا ہوئے تھے کہ اتنا دودھ سب کو کیسے کافی ہو گا؟ کہیں ایسا نہ ہو کہ ختم ہو جائے اور میں ہی نہ پی سکوں۔ یہ خدشات آپ کی برکت کے ظہور سے پہلے ہیں۔ حضرت ابو ہریرہ بہر حال انسان تھے بھوک کی شدت ان کے دل میں ایسے خدشات پیدا کر سکتی تھیں۔ لیکن ہر حال میں تعییل حکم کیلئے سرتلیم خم ہے۔

استاد کی شفقت:

ابھی آپ کو بتایا گیا کہ جس طرح باپ بیٹے کا نسبی رشتہ مظبوط ہوتا ہے باپ بیٹے میں چاہے جتنی دشمنی ہو جائے رشتہ نہیں ختم ہو سکتا اسی طرح استاد و شاگرد میں شفقت و محبت کا ماحدول رہے نہ رہے استاد اور شاگرد کا رشتہ نہیں ختم ہو سکتا۔ لیکن اس کے باوجود دونوں میں ایک واضح فرق یہ ہے کہ باپ جسم کی پرورش کرتا ہے اور استاد اسکی روح کی پرورش کرتا ہے، باپ صرف انسان بناتا ہے استاد اس کو انسانیت عطا کرتا ہے۔ اسی روحانی تربیت کا اثر ہوتا ہے کہ لڑکا والدین کے حکم میں ٹال مٹول کر سکتا ہے لیکن کیا مجال ہے کہ استاد کے حکم پر ٹال مٹول کرے۔ استاد اگر صالح، نیک، دیندار، اور ایمان دار ہوتا ہے تو اسکی صالحیت اور نیکی اس کے شاگرد میں غیر محوس طریقے سے منتقل ہو جاتی ہے، اسی طرح استاد اگر ذی علم اور باصلاحیت ہوتا ہے تو اس کے شاگرد بھی باصلاحیت پیدا ہوتے ہیں، اس پس منظر میں جہاں طلبہ پر یہ لازم ہوتا ہے کہ وہ اپنے اساتذہ کی اطاعت و فرمانبرداری کریں وہیں اساتذہ کرام کی یہ ذمہ داری بنتی ہے کہ وہ اپنے شاگردوں کے خیرخواہ اور بھی خواہ ہوں، ان پر شفقت اور محبت سے پیش آئیں، ان کے حق میں دین اور دنیا دونوں اعتبار سے مخلاص ہوں۔ بلکہ اگر یہ کہا جائے کہ اپنے اوپر اپنے عزیز شاگردوں کو ترجیح دیں تو زیادہ مناسب بات ہوگی۔ آپ نے حدیث میں سنا کہ پیارے کا دودھ رسول اللہ ﷺ نے پہلے اپنے شاگردوں کو پلا یا سب کو پلانے اور آسودہ کرنے کے بعد سب شاگردوں کا جھوٹا آپ نے پیا۔ حالانکہ اگر آپ پہلے پی کر اپنا جھوٹا شاگردوں کو پلاتے تو یہ ان کے لئے زیادہ خوشی کی بات ہوتی، اس لئے کہ صحابہ کرام آپ کا جھوٹا پینا، کھانا زیادہ پسند کرتے تھے اسکی

صراحت عبد الله بن عباس رضي الله عنهما کی روایت میں موجود ہے۔ اس کا ذکر حدیث میں یوں آیا ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ نے دودھ پیا آپ کے بعد داہنی طرف والے کا حق تھا لیکن داہنی طرف عبد الله بن عباس تھے جو ابھی بچے تھے اور باعث میں طرف حضرت ابو بکرؓ تھے اس لئے حضرت عمر نے چاہا کہ پیالہ ابو بکر کو ملے، مگر حق دائیں جانب کا تھا اس لئے رسول اللہ ﷺ نے عبد الله بن عباس سے باعث میں جانب موجود حضرت ابو بکر کو دینے کی اجازت چاہی تو عبد الله بن عباس رضي الله عنهما نے اجازت نہیں دی اور کہا ”لَا أُوْثِرُ أَحَدًا بِنَصِيبِي هَذَا“ میں اپنے اس حصے پر کسی کو ترجیح نہیں دے سکتا۔ معلوم ہوا کہ آپ کا جھونٹا پینا صحابہ کرام اپنی خوشی نصیبی سمجھتے تھے۔ اس لئے اگر اس مجلس میں بھی پہلے آپ پی کر صحابہ کرام کو پلاتے تو ان کیلئے زیادہ خوشی کی بات ہوتی۔ لیکن ایسا نہ کر کے آپ نے اسکے عکس کیا یعنی سب کو پلا کر اخیر میں آپ نے پیا۔ یہ طلبہ پر آپ کی کمال شفقت و محبت کا اظہار تھا اور ان کو اپنی ذات پر ترجیح دینا تھا۔

### مشورے پر اصرار نہیں:

میرے عزیز بچو! حدیث کی روشنی میں آپ کو سمجھایا جا رہا ہے کہ ایک طرف سے شفقت و محبت کا برداشت ہے اور دوسری طرف سے اطاعت و فرمانبرداری کا بازو جھکائے رکھنا ہے۔ لیکن اس حیات مستعار میں کبھی کبھی آزمائشی مراحل سے گذرنا پڑتا ہے اور ضروری نہیں کہ ان مراحل کا تعلق زمانہ طالب علمی ہی سے ہو، ایسا مرحلہ دوران تعلیم اور دوران تدریس کبھی بھی آسکتا ہے۔ ایسے وقت میں آپ کو کیا کرنا ہے اسے ہم ایک مثال سے سمجھانا چاہیں گے امید ہے کہ غور سے سننے کی کوشش کریں گے۔ آپ

کے سامنے کوئی مسئلہ آیا۔ اس میں آپ کی ایک رائے ہے اور آپ ہی کی رائے صحیح ہے، دوسری جانب سے یعنی ذمہ داران اور اساتذہ کرام کی جانب سے ایک رائے آئی جو آپ کے خلاف ہے اور غلط بھی ہے۔ ایسے وقت میں آپ سخت پریشانی میں مبتلا ہوں گے۔ اطاعت کریں یا بغاوت؟ اگر اطاعت کرتے ہیں تو نقصان اٹھاتے ہیں نافرمانی کرتے ہیں تو فائدے میں رہتے ہیں۔ ایسی صورت میں شریعت آپ کو حکم دیتی ہے کہ آپ اپنی رائے دے کر خاموش ہو جائیے اور فیصلہ ذمہ داران اور اولی الامر کے اوپر چھوڑ دیں اگر وہ آپ کی رائے پسند کرتے ہیں اور اس کے مطابق فیصلہ کر دیں تو بہت بہتر اگر آپ کی رائے کے خلاف فیصلہ کرتے ہیں تو آپ ان کا فیصلہ قبول کیجیے، اپنی رائے بھول جائیے اور مختلف رائے کو اپنی رائے سمجھ کر تسلیم کر لیجئے۔ دلیل سننے۔ اللہ سبحانہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَشَاؤْهُمْ فِي الْأُمُرِ فَإِذَا عَزَّمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ﴾

اے نبی! آپ معاملات میں لوگوں سے مشورہ کر لیا کریں اور جب ارادہ پختہ ہو جائے تو اللہ پر بھروسہ کریں (اور اقدام کریں)۔

غزوہ احمد کا موقع ہے۔ غزوہ بدرا کا انتقام لینے کے لئے دشمن زبردست تیاری کے ساتھ مدینہ پر حملہ کرنے والا ہے۔ آیت کریمہ پر عمل کرتے ہوئے آپ نے صحابہ کرام سے مشورہ کیا کہ دشمن کا مقابلہ کس طرح کیا جائے۔ صحابہ کرام میں اختلاف رائے واقع ہو گیا۔ اہل الرای، تحریب کار اور بزرگوں کی رائے تھی مدینہ کے اندر رہ کر ان کا مقابلہ کیا جائے اس لئے کہ مدینہ کی جغرافیائی حیثیت اور محل وقوع کا یہی تقاضا تھا بعد میں جنگ کی ہزیمت نے یہ ثابت کر دیا کہ یہ رائے صحیح تھی۔ لیکن نوجوانوں کی رائے تھی کی اندر رہ کر مقابلہ کرنا ہماری بزدلی کا ثبوت ہوگا، ہم بہادر ہیں

باہر جا کر میدان میں مقابلہ کریں گے۔ جنگی مصالح کے پیش نظر یہ رائے غلط تھی لیکن اکثریت کی رائے یہی تھی اس لئے آپ نے باہر نکل کر لڑنے کا فیصلہ کر لیا۔ اور باہر جا کر لڑنے کا نتیجہ یہ ہوا کہ شکست اٹھانی پڑی اور جانی مالی نقصان اٹھانا پڑا۔ عبد اللہ بن ابی رئیس المناقین ایک چالاک، تاجر بہ کار اور جہاندیدہ آدمی تھا۔ باہر نکل کر لڑنے میں جو خطرات اور نقصانات تھے اس سے وہ واقف تھا اس لئے اس نے یہ فیصلہ کیا کہ موت کے منہ میں جانے سے بہتر یہ ہے کہ اپنے آدمیوں کو لے کر اس جنگ سے علیحدگی اختیار کر لی جائے چنانچہ وہ اپنے تین سو ساتھیوں کو لے کر الگ ہو گیا۔

اگر جنگ کے مآل پر نظر کی جائے تو عبد اللہ بن ابی کا فیصلہ صحیح تھا اور صحابہ کرام کا فیصلہ غلط تھا۔ اسی تجربے سے فائدہ اٹھاتے ہوئے غزوہ خندق کے موقع پرمدینہ کے کھلے راستے کو خندق کھود کر بند کر دیا گیا اور اندر رہ کر مقابلہ کیا گیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ کافروں کا دس ہزار کا شکار ایک مہینے تک اپنا سر مکرا کر را توں رات بھاگ کھڑا ہوا۔ دیکھئے عبد اللہ بن ابی کے یہاں اصابت رائے ہے لیکن اطاعت نہیں ہے۔ اس لئے وہ منافق قرار پایا اور اس کے بارے میں یہ عید نتائی گئی۔

**(إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدُّرُكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ)**

صحابہ کرام کی رائے غلط تھی لیکن اطاعت اور فرمانبرداری پائی جا رہی تھی ان کے بارے میں عفود رگذر کی خوشخبری سنائی گئی ”ولقد عفا عنهم“ ہم آپ کو یہ سمجھانا چاہتے ہیں کہ زندگی کے کسی بھی مرحلے میں اگر آپ کو اختلاف رائے سے سابقہ پڑے تو ایسی صورت میں آپ اپنی رائے دے کر خاموش ہو جائیں اپنی رائے پر کبھی اصرار نہ کیجئے اگرچہ صحیح ہو۔ اور ذمہ دار ان کے فیصلہ پر سرتسلیم ختم کر دیجئے اختلاف نہ کیجئے اگرچہ ان کا فیصلہ غلط ہو۔ ہاں یہ بات ہمیشہ یاد رکھیں ”لا طاعة فی معصية“

الخالق“ اگر معصیت کا حکم دیا جائے تو اس میں کسی کی اطاعت نہیں کی جائیگی۔  
 اب اخیر میں میں ان طلبہ کرام سے مخاطب ہوں جو اپنا ایک تعلیمی مرحلہ پورا  
 کرچکے ہیں اور یہاں سے سند فراغت لیکر اپنے وطن کو واپس ہو رہے ہیں۔ آج  
 ادارے کی جانب سے انھیں سند فراغت عطا کی جا رہی ہے۔ سند فراغت کو صرف ایک  
 ہلکا سا کاغذ کا لٹکڑا نہ سمجھیں، یہ سند، یہ شہادت، دین اور دنیا دونوں اعتبار سے آپ کا  
 مقام متعین کرتی ہے۔ یہ کاغذ، ادارہ، اس کے منتظمین، شیخ الجامعہ اور اساتذہ کرام کی  
 جانب سے اس بات کی گواہی ہے کہ اب آپ کل والے طالب علم ہیں ہیں، اب آپ  
 قرآن و حدیث کے مستند عالم ہیں، آپ اس کے اہل ہیں کہ منتد درس پر بیٹھ سکتے ہیں،  
 قرآن و حدیث کا درس دے سکتے ہیں۔ ادارے نے آپ پر اعتماد کیا ہے اور اسی اعتماد  
 پر دستار فضیلت اور سند شہادت عطا کی گئی ہے، اب آپ کو خود فیصلہ کرنا ہے کہ آپ  
 معاشرے میں کیسے رہیں، نماز پڑھیں یا فلم و یکھیں؟ تلاوت کریں یا فلمی گانے  
 گائیں؟ اللہ کے ذکر اور دعا سے آپ کی زبان تر رہے یا فواحش اور گالیوں کے انگار  
 اگلتے رہیں، فساد مٹائیں یا فساد چاکیں؟ اعزہ، اقرباء، محلہ اور پڑوس کی دعائیں لیں یا  
 بد اعمالیوں سے ان کا سرنیچا کریں اور بد دعائیں لیں۔ یہ فیصلہ آپ خود کر سکتے ہیں ہم  
 صرف اتنا کہہ کر رخصت ہونا چاہتے ہیں کہ اپنے علم اور سند کی لاج رکھیں، والدین اور  
 اساتذہ کرام کے لئے صدقہ جاریہ بنیں، علم کو زندگی کا نور کہا گیا ہے دعا ہے کہ آپ  
 کے علم کی روشنی سے تاریکیاں دور ہوں، اللہ آپ کا حامی و ناصر ہو، دنیا اور آخرت کی  
 بھلائیاں نصیب فرمائے اور آپ کا مستقبل روشن کرے۔ آمین

و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين



# پندرہویں شعبان

نکات:

- (۱) ماہ شعبان کی فضیلت۔
- (۲) بدعت کیا ہے۔
- (۳) شب براءت ہے کون کی رات؟
- (۴) طلوہ خوری۔
- (۵) روحوں کی آمد۔
- (۶) قبروں کی زیارت۔

## ماہ شعبان کی فضیلت

آج ہم صحیح بخاری کی حدیث سے اپنا خطبہ شروع کرتے ہیں۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث ہے:

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَصُومُ حَتَّى نَقُولَ لَا يُفْطِرُ، وَيُفْطِرُ حَتَّى نَقُولَ لَا يَصُومُ، وَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ إِسْتَكْمَلَ صِيَامَ شَهِيرٍ إِلَّا رَمَضَانَ وَمَا رَأَيْتُهُ أَكْثَرَ صِيَاماً مِنْهُ فِي شَعبَانَ،

(صحیح بخاری، الصوم / ۱۹۶۹)

ترجمہ: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نفلی روزہ آتی کثرت سے رکھتے تھے کہ جب آپ روزہ شروع کرتے تو ہم لوگ کہتے کہ اب آپ افطار نہیں کریں گے (یعنی روزہ نہیں چھوڑیں گے) اور جب آپ روزہ چھوڑتے تو مسلسل

چھوڑتے یہاں تک کہ ہم لوگ کہتے شاید اب آپ روزہ نہیں رکھیں گے۔ اور میں نے آپ کو کسی بھی مہینے کا مکمل روزہ رکھتے ہوئے نہیں دیکھا سوائے رمضان کے، اور میں نے آپ ﷺ کو شعبان سے زیادہ کسی مہینے کا روزہ رکھتے ہوئے نہیں دیکھا۔

ہم نے آپ صحیح بخاری کی ایک حدیث سنائی ہے۔ یہ حدیث ماہ شعبان کے روزے سے متعلق ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے آپ کو شعبان سے زیادہ کسی مہینے میں نفلی روزہ رکھتے نہیں دیکھا۔ آپ شعبان میں کیوں بہت زیادہ نفلی روزہ رکھتے تھے علماء کرام اس کی متعدد وجہوں بیان کرتے ہیں جن میں دو کا ذکر ہم کر رہے ہیں۔

(۱) نبی ﷺ کے موجود ہونے کی وجہ سے ازواج مطہرات رمضان کے فوت شدہ روزوں کی قضاۓ نہیں کر پاتیں یہاں تک کہ شعبان آ جاتا۔ جب شعبان آ جاتا تو اب موخر کرنیکی گنجائش نہیں رہ جاتی اس لئے وہ اپنا قضاۓ کاروزہ رکھتیں ساتھ میں نبی ﷺ بھی نفلی روزے رکھ لیا کرتے اس لئے شعبان کا اکثر حصہ روزے کی حالت میں گذرتا۔

(۲) ”شعبان“، کو شعبان کیوں کہا جاتا ہے اسکی وجہ تسلیمہ پر غور کیا جائے تو اس سے بھی شعبان میں کثرت صوم کی حکمت معلوم ہو جاتی ہے۔ حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ فتح الباری میں شعبان کی وجہ تسلیمہ کے ضمن میں لکھتے ہیں۔ کہ عرب اپنی عادت کے مطابق سال بھر جدال، قتال اور لوث پاش میں مشغول رہتے لیکن حرمت کے چار مہینوں کا بہت احترام کرتے ان مہینوں میں لڑائی جھگڑا نہیں کرتے اپنے گھروں اور قبیلوں میں پڑے رہتے۔ رجب کا مہینہ بھی حرمت والا مہینہ ہے اس لئے اس میں کا بھی احترام کرتے اور قتل و غارت گری نہیں کرتے لیکن رجب کا مہینہ گذرنے کے

بعد شعبان کا مہینہ آتے ہی پھر اپنے اپنے گھروں سے نکل پڑتے اور قتل و غارستہ گری کیلئے اپنے اپنے ٹھکانوں پر چلے جاتے۔ ان کے اسی تفرقہ کیوجہ سے شعبان کو شعبان کہا جاتا ہے، شعبان تشعب سے مشتق ہے جس کا معنی ہوتا ہے متفرق ہوتا۔ (فتح، ج ۲)

نبی کریم ﷺ نے اس برائی کو روکنے کیلئے شعبان کے مہینے میں روزہ رکھنے کی سنت جاری کی، روزہ رکھنے سے صبر و ضبط کی عادت پڑتی ہے، حرص و لامبی دور ہوتی ہے۔ ظلم و تعدی جیسی فتح عادت اپنے آپ چھوٹ جاتی ہے۔ معلوم ہوا کہ ماہ شعبان میں کثرت صوم کی ایک اہم مصلحت عرب قبائل میں راجح قتل و خورزی کو ختم کرنا ہے۔

شعبان کے مہینے میں نبی کریم ﷺ کیوں بکثرت روزہ رکھتے تھے یہ جان لینے کے بعد آپ یہ بھی یاد رکھیں کہ اس مہینہ میں روزہ کیلئے کوئی دن خاص نہیں کرتے تھے اور نہ پندرھویں شعبان کے اہتمام اور استقبال میں رکھتے تھے، لیکن آج پندرھویں شعبان کی مناسبت سے ہمارے معاشرے میں بہت سارے ایسے امور انجام دیئے جاتے ہیں جن کا سنت سے کوئی ثبوت نہیں بلکہ انکا شمار بدعت میں ہوتا ہے، حالانکہ ان افعال میں بعض ایسے افعال بھی ہیں جن کا تعلق نیکی اور بر سے ہے مثلاً قبرستان جانا، روزہ رکھنا، نماز پڑھنا وغیرہ، انھیں کیوں بدعت کہا جاتا ہے، اس کو سمجھنے کے لئے پہلے ایک حدیث سماعت فرمائیں۔

### بدعت کیا ہے

تین آدمی دربار رسالت میں آئے اور آپ کی عبادت کے بارے میں سوال کیا اتفاق سے آپ اس وقت موجود نہیں تھے ازواج مطہرات نے ان کو بتایا جب

آپ کی عبادت کا حال سناتو کہا: آپ کے تمام اگلے اور پچھے گناہ معاف ہیں اس کے باوجود آپ اتنی عبادت کرتے ہیں تو ہم تو بہت کم کرتے ہیں لہذا ایک نے کہا: میں رات بھر نماز پڑھتا ہوں گا، دوسرے نے کہا میں ہمیشہ روزہ رکھوں گا کبھی روزہ نہیں چھوڑوں گا، تیسرا نے کہا: میں عورتوں سے دور رہوں گا کبھی شادی ہی نہیں کروں گا۔ اتنے میں رسول اللہ ﷺ آگئے آپ کو پتہ چلا کہ ان تینوں نے کیا عہد کیا ہے، تو آپ نے فرمایا:

”أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا؟ أَمَا وَاللَّهِ إِنِّي لَا خَشَأُكُمْ لِلَّهِ وَأَنْقَاصُكُمْ لَهُ لِكِنِّي أَصُومُ وَأُفطِرُ وَأُرْقُدُ وَأَنْزُوَّجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغَبَ عَنْ سُتُّنِي فَلَيَسْ مِنْيَ“  
(صحیح بخاری)

ترجمہ: کیا تم ہی لوگوں نے ایسی ایسی باتیں کہی ہیں؟ سنو: اللہ کی قسم میں تم سب سے زیادہ اللہ کا خوف اور تقوی رکھتا ہوں لیکن اس کے باوجود میں روزہ رکھتا ہوں، نہیں بھی رکھتا ہوں، نماز پڑھتا ہوں، سوتا بھی ہوں عورتوں سے شادیاں بھی کرتا ہوں (یہ میری سنت ہے) اب جو کوئی میری سنت سے اعراض کرے گا وہ مجھ سے نہیں ہے۔

آپ نے سنا! تینوں نے جو عہد کیا تھا وہ نیکی ہی کی نیت سے کیا تھا لیکن اس کے باوجود نبی ﷺ نے ان کے عہد کی تردید میں پہلے اپنا طریق عمل اور اپنی سنت بیان فرمائی اور اس کے بعد صاف لفظوں میں بتایا کہ میری اس سنت سے جو اعراض کرے گا وہ میرے راستے پر نہیں ہے۔

معلوم ہوا کہ آپ کے بتائے ہوئے طریقے پر جو عبادت کی جائیگی وہ عند اللہ قبولیت کا درجہ حاصل کر سکتی ہے اور جو عبادت نماز ہو یا روزہ آپ کے اسوہ اور آپ کی سنت کے خلاف ہوگی وہ مردود ہوگی۔

”مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ“ (صحیح بخاری، بیوں، باب النجاش)  
جو شخص کوئی ایسا عمل کرے جو ہمارے حکم کے خلاف ہے تو وہ مردود ہے۔

”مَنْ أَخْدَكَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ“ جس نے ہمارے دین میں کوئی ایسی چیز نکالی جو اس دین سے نہیں ہے تو وہ مردود ہے۔ وہی عبادت، عبادت ہے جو نبی کریم ﷺ کے حکم کے مطابق ہو اور جو عبادت آپ کے طریقے کے خلاف ہو وہ بدعت ہے اور مردود ہے۔

اس تشریع سے یہ بات واضح ہو گی کہ ہر وہ کام جسے نیکی اور ثواب سمجھ کر دین میں داخل کر لیا جائے حالاں کہ دین سے اس کا کوئی تعلق نہ ہو۔ شریعت کی اصطلاح میں اس کو بدعت کہا جاتا ہے۔ اس لئے کسی کام کو دین اور نیکی سمجھ کر کرنے سے پہلے یہ دیکھنا پڑے گا کہ اس کا ثبوت نبی ﷺ کی سنت سے ہے یا نہیں؟ یہاں کچھ لوگ اعتراض کرنے لگتے ہیں کہ تب ہر نئی چیز بدعت ہو جائیگی، ہوائی جہاز کا، ٹرین کا اور بسوں کا سفر، پختہ مکانات، پختہ مساجد اور مدارس، جلوں اور مساجد میں لا وڈا اپنیکر کا استعمال بھی بدعت ہونا چاہئے۔ میرے بھائیو! نئی ایجادوں سے فائدہ اٹھانا بدعت نہیں ہے، ابھی آپ کو بتایا گیا کہ بدعت اسے کہتے ہیں جسکو عبادت جان کر دین میں داخل کیا جائے حالانکہ دین سے اس کا کوئی تعلق نہ ہو۔ اور جن چیزوں کو آپ نے بطور اعتراض پیش کیا ہے اس سے محض اتفاق یقظاً مقصود ہے نہ کہ ثواب۔

حضرات: یہ باتیں پیش کر کے ہم یہ بتانا چاہتے ہیں کہ پندرھویں شعبان کے تعلق سے ہم نے بہت سی ایسی چیزیں ثواب جان کر ایجاد کر لی ہیں جن کا تعلق نبی کریم ﷺ کی سنت سے نہیں ہے۔

## شب براءت ہے کون اسی رات؟

یہ بیان کرنے سے پہلے آپ کو ایک اور حدیث سناتے ہیں اس کے بعد آپ کو بتاتے ہیں کہ شب قدر یا شب براءت ہے کہاں اور ہم مناتے کہاں ہیں؟ حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ جب رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے تو اس وقت آپ سورہ توبہ کی یہ آیت تلاوت فرمادے تھے۔

﴿وَاتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرَهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ ذُو نِعْمَةٍ﴾

ان لوگوں نے اللہ کو چھوڑ کر اپنے علماء اور راہبوں کو رب بنالیا۔

اسلام لانے سے پہلے وہ نصرانی تھے انہوں نے آیت کریمہ سن کر آپ سے کہا: یہود و نصاری تو اپنے علماء کی کبھی عبادت نہیں کرتے تھے، پھر یہ کیوں آیت میں کہا جا رہا ہے کہ انہوں نے اپنے علماء کو رب بنالیا؟ نبی کریم ﷺ نے ان کو جواب دیا اور فرمایا: ہاں یہ تھیک ہے کہ انہوں نے ان کی عبادت نہیں کی لیکن یہ تو صحیح ہے تاکہ ان کے علماء نے جس کو حلال بتایا اس کو حلال مانا اور جس کو حرام کہہ دیا اس کو انہوں نے بھی حرام سمجھا، انہوں نے کہا ہاں۔ آپ نے فرمایا یہی ان کو رب مانا اور ان کی عبادت کرنا ہے۔ (جامع ترمذی، ۳۲۹۳)

اس نے کہ حلت و حرمت کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کو ہے اب اگر کوئی شخص یہی حق کسی عالم اور کسی امام کے اندر تسلیم کرتا ہے تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ اس نے اپنے عالم کو رب کا درجہ دیدیا ہے۔ اسی کا نام شرک ہے۔ اور آیت کریمہ میں یہی بات کہی گئی ہے۔

اب اس وضاحت کی روشنی میں الگی باتیں ساماعت فرمائیں اور یہ فیصلہ کریں کہ

شعبان کے مہینے میں جو امور تسلیکی اور دین سمجھ کر ہم انجام دیتے ہیں وہ دین کا حصہ یعنی کتاب و سنت سے ثابت ہیں یا ہمارے نام نہاد علماء نے اپنی پیٹ پوچا کیلئے آپ کو دین کے نام پر بیوقوف بنایا ہے اور آپ کو بدعت میں بدلاؤ کیا ہے۔ بات ماہ شعبان اور ماہ شعبان میں نصف شعبان کی چل رہی ہے ماہ شعبان کے روزوں کی بات آپ کو بتائی جا چکی ہے اب نصف شعبان یا پندرھویں شعبان یا شب براءت کی بات ساعت فرمائیں۔

پندرھویں شعبان کے تعلق سے بہت سارے امور اور عبادات معاشرے میں راجح ہیں لوگ انھیں عبادت اور ثواب جان کر انجام دیتے ہیں لیکن افسوس کی بات یہ ہے کہ ان میں سے ایک کا بھی ثبوت صحیح حدیث سے نہیں ہے۔ یہاں تک کہ پندرھویں شعبان کی رات کو شب براءت یا لیلۃ القدر یا الیلہ مبارکہ کہنا بھی ثبوت کا محتاج ہے اگر آپ تحقیق کریں تو پتہ چلے گا کہ شب براءت یا لیلۃ القدر شعبان میں نہیں رمضان میں ہے۔ دلیل نہیں۔

الله جل شانہ کا ارشاد ہے:

**(شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ)** (سورہ بقرہ ۱۸۵)

رمضان کا مہینہ وہ مبارک مہینہ ہے جس میں قرآن نازل کیا گیا۔

اس آیت سے یہ معلوم ہو کہ قرآن پاک رمضان کے مہینے میں نازل ہوا۔

اب رمضان کے مہینے میں کس رات میں نازل ہوا؟ اس کے لئے دوسری آیت ساعت فرمائیں:

**(إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقُدْرِ، وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقُدْرِ، لَيْلَةُ**

**الْقُدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ)** (القدر ۳-۴)

بے شک ہم نے قرآن پاک کو لیلۃ القدر میں اتنا را ہے۔ اے نبی آپ کو کیا

پتہ کہ لیلۃ القدر کیا ہے۔ لیلۃ القدر ہزار مہینے (کی عبادت) سے بہتر ہے۔ ایک اور آیت ساعت فرمائیں۔

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ، فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أُمْرٍ حَكِيمٌ﴾

(الدخان: ۲۳)

ترجمہ: یقیناً ہم نے اس قرآن کو با برکت رات میں اتنا رہے بیشک ہم ڈرانے والے ہیں، اسی رات میں ہر حکم (چختہ) کام کا فصلہ کیا جاتا ہے۔

پہلی آیت سے آپ نے جانا کہ قرآن کا نزول رمضان کے مبنیے میں ہوا وسری اور تیسری آیت سے آپ نے جانا کہ عزت والی مبارک رات میں نازل ہوا۔ تینوں آیتوں کو سامنے رکھیں تو خود ہی واضح ہو جاتا ہے کہ وہ مبارک رات رمضان میں ہے۔ آپ اسے شب براءت کہیں یا لیلۃ القدر اور لیلۃ مبارک کہیں۔ ہر حال میں وہ رات رمضان میں ہے۔ شعبان میں ہے ہی نہیں اور جب شعبان میں ہے ہی نہیں تو پندرھویں شعبان کی رات کی اہمیت، فضیلت کا مسئلہ ہی ختم ہو جاتا ہے۔ اس لئے پندرھویں شعبان کو تہوار سمجھنا، حلوہ پکانا، دکانیں بند کرنا، اچھے کھانے پکانا، غرباء فقراء کو دعویں کھلانا، روحوں کا آنا، روحوں کا ملاانا، گھروں کی لیپاپی پتاںی، اگر تی سلگانا، قبرستان جانا، شب بیداری، دن کا روزہ، ہزاری نماز، قبروں کی زیارت، پناخوں کی دھوم، چدائیاں اور آتش بازی، یہ ساری چیزیں بے ثبوت ہیں، ان میں بعض ایسی ہیں جو ہر حال میں حرام اور ناجائز ہیں، بعض ایسی ہیں جو اصلاحاً جائز ہیں لیکن وصفاً ناجائز اور بدعت ہیں۔ اور کچھ تو ایسی ہیں جو عقلنا اور شرعاً ہر اعتبار سے شرک ہیں۔

پندرھویں شعبان کی رات میں جو اعمال کئے جاتے ہیں ان میں صرف تین کو ہم زیر بحث لیتے ہیں اس لئے کہ وہ ہمارے معاشرے میں عموم بلوئی کی حیثیت رکھتے ہیں اور

باتی کو چھوڑتے ہیں۔

### حلوہ خوری

حلوہ پکانے کی جو دلیل دی جاتی ہے وہ یہ کہ اسی رات کو رسول اللہ ﷺ کے دندان مبارک شہید ہوئے تھے اس لئے آپ نے حلوہ تناول فرمایا تھا۔ لہذا آپ کی اتباع میں ہم بھی حلوہ پکاتے اور کھاتے ہیں۔

حلوہ خوری کے لئے کس طرح عوام کو بے وقوف بنایا گیا ہے؟ سنئے اور تجرب کیجئے۔ آپ کے دندان مبارک غزہ احمد میں شہید ہوئے ہیں، اور سارے علماء اس پر متفق ہیں کہ احمد کی بنگ شوال میں ہوئی ہے۔ اب آپ ہی فیصلہ کریں کی دانت شہید ہو رہا ہے شوال میں اور حلوہ کھایا جا رہا ہے پونے دو ماہ پہلے شعبان میں یا آپ سے محبت ہے یا آپ کے ساتھ مذاق ہے؟ یہ بات اس بنیاد پر عرض کی جا رہی ہے جب یہ مان لیا جائے کہ آپ نے اس موقع سے حلوہ کھایا تھا۔ حالانکہ اس کا اثبات جوئے شیر لانے سے کم نہیں ہے۔

پھر اس پہلو پر غور فرمائیں کہ جس کا دانت ٹوٹا ہوا اور مسوڑ ہازٹی ہواں کو حلوہ نہیں کھلایا جائیگا بالفرض اگر کھلایا بھی جائیگا تو ایسا حلوہ ہو گا جوز بان پر رکھتے ہی یچے اتر جائے چبانا نہ پڑے۔ لیکن ہمارے احباب ایسا سخت حلوہ تیار کرتے ہیں کہ بے دانت والا کیا کھایا گا؟ دانت والا بھی اگر کھائے تو اس کا دانت ٹوٹ جائے۔ ہتھوڑے سے پھوڑ کر کھانا پڑتا ہے۔ معلوم نہیں محبت اور اطاعت کی کیون سی قسم ہے؟

### روحوں کی آمد

مسلم معاشرے کے ایک بڑے طبقہ میں ایک غلط اور باطل عقیدہ پھیل گیا

ہے یا پھیلا دیا گیا ہے کہ پندرہویں شعبان کی رات میں مردہ رشتہ داروں کی روپیں آتی ہیں لہذا ان کے استقبال میں گھروں کی صفائی سترہائی ہوگی، اگر تی سلگانی جائیگی، عمدہ عمدہ کھانے پکائے جائیں گے۔ مردوں کے نام بخشنے جائیں گے اور نہ جانے کیا خرافات ہوتی ہے۔ میرے بھائیوں: روحوں کی آمد کا عقیدہ بے بنیاد اور باطل ہے اس کا کوئی ثبوت قرآن و حدیث میں نہیں ہے بلکہ اسکی نقیض ثابت ہے۔ قیامت کے دن کفار و مشرکین جب اپنی بداعمالیوں کا نتیجہ دیکھیں گے تو اللہ تعالیٰ سے بطور معذرت کہیں گے۔ ہم سے غلطی ہوتی اے اللہ ہمیں دوبارہ دنیا میں لوٹادے اب شرک نہیں کریں گے بلکہ نیک عمل کریں گے۔ اللہ تعالیٰ انکار کریگا اور ان کے جواب میں فرمائے گا:

﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتَ قَالَ رَبُّ ارْجِعُونَ، لَعَلَّىٰ أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكَ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَ فَانِلُهَا وَمَنْ وَرَأَهُمْ بَرَزَّخٌ إِلَى يَوْمِ يُعَثُّونَ﴾ (مومنون: ۹۹، ۱۰۰)

ترجمہ: یہاں تک کہ جب ان میں سے کسی کی موت آجائیگی تو کہنا شروع کر دے گا، اے میرے رب مجھے (دنیا میں واپس بھیج دےتا کہ میں وہ نیک عمل کرلوں جو میں چھوڑ کر آیا ہوں (جواب ہوگا) ہرگز نہیں: یہ توبہ (منہ کی) ایک بات ہے جس کو وہ کہہ رہا ہے۔ ان مرنے والوں کے پیچھے ایک آڑ ہے جو دوبارہ زندہ کئے جانے کے دن تک رہے گا۔

ویکھئے اس آیت میں بتایا جا رہا ہے کہ لوگ دنیا میں واپس آئیںکی اللہ تعالیٰ سے درخواست کریں گے لیکن اللہ تعالیٰ انکار کر دے گا کہ اب دنیا میں واپس نہیں جاسکتے۔ قرآن کریم تو دنیا میں آئیکی نقی کرتا ہے اور ہمارے احباب کو پتہ نہیں کیے

معلوم ہو گیا کہ روحیں اپنے زندوں سے ملاقات کیلئے آتی ہیں اور وہ بھی ہر سال آتی ہیں (استغفار اللہ)

### قبروں کی زیارت

قبروں کی زیارت کرنا جائز ہے، صحیح حدیثوں سے ثابت ہے، زیارت کی دعا میں بھی نبی ﷺ نے بتائی ہیں اور صحیح سندوں سے ثابت ہیں۔ اسکی علت بھی حدیث میں بتادی گئی ہے، یعنی زیارت قبور سے خود اپنی موت یاد آتی ہے اور جب آدمی یہ یاد کرے گا کہ ایک دن مجھے بھی اسی مرحلے سے گزرنا ہے اور قبر کی تاریکی میں جاتا ہے تو بلاشبہ اس پر رفت تاری ہو گا اور اعمال صالح کی کوشش کرے گا۔ اس لئے احادیث کی روشنی میں قبروں کی زیارت سنت اور باعث اجر و ثواب ہے۔

لیکن ہمارا لیسہ یہ ہے کہ ہم نے مسنونات اور عبادات پر اپنا سماجی رنگ چڑھا کر اس کو رسم و رواج بنادیا اور اصلاً جو چیز باعث ثواب تھی اسکو باعث عذاب بنادیا۔ ہمارے طرز عمل نے اسے سنت کے دائرے سے نکال کر بدعت کے کھاتے میں ڈال دیا۔ سال کے کسی دن اور کسی رات ہمیں قبرستان جانے اور مردوں کے لئے دعا کرنے کی توقیف نہیں ہوتی اگر گئے بھی تو اس وقت جب کسی میت کو دفن کرنا ہو اب ورنہ عام حالات میں ہمیں توفیق نہیں ہوتی۔ لیکن شعبان کامہینہ آنے سے پہلے ہی پوچھنا شروع کر دیں گے شب براءت کس دن ہے؟ چودھویں تاریخ کو صحیح سے ہی نہانے دھونے اور ماجنے چکانے کا کام شروع ہو جائیگا کتنے شرابی ہیں جو دانت مانجھ مانجھ کر مسوڑا پھوڑا لتے ہیں۔ پندرہویں شعبان کی رات بعض شہروں میں نقیروں کا بازار لگتا ہے اور دعوت کا ایک لقمہ کھانے کے لئے باقاعدہ مول تول ہوتا ہے تب

کہیں جا کر فقیر دعوت کا لقہ کھاتا ہے ایک لقہ کھا کر پھر اپنی جگہ آکر بیٹھ جاتا ہے دانت کھو دتا رہتا ہے اور ذکار لیتا رہتا ہے۔ پھر دوسرا اور تیسرا گراہک آیا گا اور مول توں کر کے اپنے گھر لے جائے گا۔ فقیر ایک لقہ کھائے گا اور پھر آکر اپنی جگہ بیٹھ جائیگا۔ یہ حال ہے ہمارے مسلمان بھائیوں کا۔ شرابی، کبابی اور جواری فقیروں کو پیسہ دیکر ایک لقہ کھانا کھالائیں گے اور اس کے بد لے روحوں کو بخشوائیں گے۔  
اللہ بچائے اس گمراہی سے۔

ہم آپ کو یہ بتا رہے تھے کہ سال میں کسی دن ہمیں قبرستان جانیکی توفیق نہیں ہوتی صرف ”شب براءت“ ایک ایسی رات ہے کہ اس رات قبرستان کی صفائی کی جاتی ہے، اس کو اگر بیوی سے معطر کیا جاتا ہے، لائٹ اور قلمروں سے چراغاں کیا جاتا ہے اور مغرب کے بعد ہی سے زرق برق لباس میں ملبوس ہو کر جوچ در جوچ قبرستان جائیں گے، کتنے ایسے اللہ کے بندے ہیں جو سال بھر نوپی نہیں لگائے ہوں گے مگر شب براءت کا ثواب حاصل کرنے کے لئے ٹوپی ضرور لگائیں گے۔ بعد نماز مغرب غول در غول قبرستان جانیکا زبردست اہتمام کیا جاتا ہے، میں براین کے ساتھ کہتا ہوں کہ اتنا اہتمام کسی فرض نماز کے ساتھ نہیں کیا جاتا۔ میں نے خود اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے ایک بار موسم خراب تھا مغرب کے بعد بارش شروع ہو گئی اور ہوا کے ساتھ زبردست بارش ہوئی اور دیر تک ہوتی رہی جو قبرستان کیلئے نکل چکے تھے ان کو تو بھیگنا ہی تھا جو نہیں نکلے تھے وہ بھیگنے سے نج سکتے تھے لیکن بارش سے خوف کھائیں تو مردوں سے محبت کیسی؟ آندھی ہو یا بارش، شب برات کے دیوانوں کو کون روک سکتا تھا قبرستان سے واپس آنے والے تو بھیگ ہی رہے تھے جانے والے بھی بھیگتے ہوئے جارہے تھے۔ فرض نماز ہر دن پانچ بار ہے اس لئے اس کا کون اہتمام کرتا ہے اور شب برات سال

میں ایک دن ہے اس لئے چھوٹے نہ پائے۔ کیوں اتنا اہتمام ہے اس کی بنیاد کیا ہے۔ اس کو سن لجھے جامع ترمذی کی ایک ضعیف ترین روایت ہے۔ یہ روایت میں سند اور متن کے ساتھ شاذیاں ہوں اور اس کی سند میں جو ضعف ہے اسکو بھی بتا دیا ہوں پھر آپ خود فیصلہ کر لیں کہ یہ حدیث قابل جلت ہے یا نہیں؟

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ مُنْبِعٍ نَا يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ نَا الْحَجَاجُ بْنُ أَرْطَاءَ  
عَنْ يَحْيَى بْنِ أَبِي كَثِيرٍ عَنْ عُرُوهَةَ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ فَقَدَّثُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ  
لَيْلَةَ فَخَرَجَتْ فَأَذَاهُو بِالْبَقِيعِ فَقَالَ أَكْنِتِ تَخَافِينَ أَنْ يَحِيفَ اللَّهُ عَلَيْكِ  
وَرَسُولُهُ فُلِتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ ظَنَّتُ أَنَّكَ أَتَيْتَ بَعْضَ نِسَائِكَ فَقَالَ إِنَّ اللَّهَ  
تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَنْزِلُ لَيْلَةَ النَّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ إِلَى سَمَاءِ الدُّنْيَا فَيَغْفِرُ لِأَكْثَرِ  
مِنْ عَدِّ شَعْرِ غَنَمٍ كُلِّهِ۔

(جامع ترمذی، صوم، باب ما جاء، فی ليلة النصف من شعبان۔ (تحفه ج ۲ ص ۵۲)

ترجمہ: امام ترمذی کہتے ہیں کہ ہم سے احمد بن منبع نے بیان کیا ان سے یزید بن ہارون نے ان سے حاجج بن ارطاء نے بیان کیا اور وہ روایت کرتے ہیں یحیی بن ابی کثیر سے وہ عروہ سے اور وہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں حضرت عائشہؓ کہتی ہیں کہ ایک رات میں نے رسول اللہ ﷺ کو (اپنے بستر پر) نہیں پایا تو میں نکلی (آپ کو تلاش کرنے) تو کیا دیکھتی ہوں کہ آپ بقیع میں ہیں۔ آپ نے فرمایا: عائشہؓ کیا تم اس بات سے ڈرتی ہو کہ اللہ اور اس کے رسول تم پر ظلم کریں گے۔ میں نے کہا: اللہ کے رسول میں یہ سمجھی کہ آپ اپنی کسی اور بیوی کے پاس چلے گئے ہیں۔ پھر آپ نے فرمایا: سنو: نصف شعبان کی رات کو اللہ تعالیٰ آسمان دنیا پر نزول فرماتا ہے اور قبیلہ بنو کلب کی بکریوں کے بال کی گنتی سے زیادہ لوگوں کو بختا ہے۔

یہ تو ترجمہ ہوا۔ اس کے بعد امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ اس حدیث کی سند پر بحث کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

قال ابو عیسیٰ حدیث عائشہ لا نعرفه الا من هذا الوجه من حدیث الحجاج و سمعت محمدًا يقول یضعف هذا الحديث و قال یحییٰ بن کثیر لم یسمع من عروة والحجاج لم یسمع من یحییٰ بن ابی کثیر۔  
ابو عیسیٰ یعنی امام ترمذی کہتے ہیں کہ حضرت عائشہ کی مذکورہ حدیث جمایع کے واسطے سے آئی ہے اور امام بخاری سے میں نے سناؤہ اس حدیث کو ضعیف کہتے تھے اس کی تین وجہ ہے۔

یحییٰ بن ابی کثیر نے عروۃ سے نہیں سنا ہے۔ اور حجاج نے یحییٰ بن ابی کثیر سے نہیں سنا ہے۔ لہذا سند میں دو جگہ انقطاع ہے۔ تیراضعف یہ ہے کہ حجاج مدرس راوی ہیں اور مدرس کا معنہ معتبر نہیں ہے اور یہاں حجاج ”عن“ سے روایت کر رہے ہیں، اور سماع کا ثبوت نہیں ہے لہذا ان تین میں وجوہ سے یہ حدیث قابل جحت نہیں ہے۔ آپ خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ جس روایت میں تین میں ضعف پایا جاتا ہو وہ کبھی قابل استدلال ہو سکتی ہے؟ پھر اگر آپ استدلال کرنے پر مصر ہیں تو مودہ بانہ گذارش ہے کہ نبی ﷺ کا اسوہ اختیار کریں۔

- (۱) نبی ﷺ تنہا گئے تھے آپ جہنم بنا کر کیوں جاتے ہیں؟
- (۲) نبی ﷺ تنہا گئے تھے حضرت عائشہ کو بھی نہیں پتہ چلا۔ آپ تیاری کر کے، چراغاں اور آتش بازی کے ذریعہ ہنگامہ کر کے کیوں جاتے ہیں؟
- (۳) نبی ﷺ زندگی میں ایک بار گئے تھے آپ ہر سال کیوں جاتے ہیں؟
- (۴) نبی ﷺ رات کے کسی حصہ میں گئے تھے آپ مغرب کے بعد فوراً کیوں

جاتے ہیں؟ پہلے آپ کو بتایا گیا ہے کہ زیارت قبور سنت ہے لہذا اگر آپ سال کے اور دنوں میں قبرستان جاتے ہیں اور مردوں کے لئے دعائیں کرتے ہیں تو اس دن بھی جائیے آپ کو منع نہیں کیا جاتا لیکن واحد حاضر جمع غائب کی شکل اختیار کرنا اور پھر آمد و رفت میں جماعت بندی اور چراغاں یا ساری چیزیں اسوہ رسول سے میل نہیں کھاتیں۔ ایک جائز چیز کو ہم نے اپنے طرز عمل سے ناجائز اور سنت کو بدعت بنادیا۔  
اللہ تعالیٰ ہم سب کو نیکیوں پر عمل کرنے کی توفیق دے اور بدعاوں و خرافات سے محفوظ رکھے۔ آمین



جدید اضافہ شدہ ایڈیشن

ضعیف اور موضوع روایات سے پاک مجموعہ احادیث

# فقہ الاسلام

## شرح

# بلوغ المرأة

شاح منجم ومحج :

حافظ العبران ایوب لاہوری حفظہ اللہ علیہ

نگرانی:

از افادات تجییبات:

حافظ صالح الذین یوافت

حافظ شاہ اللہ خاں مدینی

حافظ العصیری حفظہ اللہ علیہ

پروفیسر عبد الجبار شاکری

پروفیسر داکٹر خیدر اللہ

صفحات: 912

صحیح اور مستعد

# فضائل اعمال

تالیف ابو عبد اللہ علی بن محمد المغربی رحمۃ اللہ علیہ

مترجم فضیلۃ الشیخ حافظ عبدالغفار المدنی حفظہ اللہ علیہ

تفصیل (حافظ) صالح الدین یوسف حفظہ اللہ علیہ

صفحات: 976

قرآن و حدیث کی روشنی میں

# فقہی احکام و مسائل

(جلد اول و دوم)

تالیف

فضیلۃ الشیخ صالح بن فوزان حفظہ اللہ علیہ

متزجم: مولانا فاروق اصغر صارم رحمۃ اللہ علیہ

تخریج: مولانا حافظ اقبال صدیقی مدنی حفظہ اللہ علیہ

صفحات: 920

بخاری وسلم کی متفق علیہ احادیث کا مجموعہ

# جوہر الایمان

## شرح

# اللَّوْلُوُ وَ الْمَرْجَانُ

ترجمہ

مولانا محمد داؤد راز رحمۃ اللہ علیہ

حافظ عمران ایوب لاہوری حفظہ اللہ علیہ

تشرییح و تعرییف

حافظ عمران ایوب لاہوری

صفحات: 1008

یہ اعمال اپنائیں

تماً شعبةٌ هى زندگى متعلق  
قرآن سنت کی تعلیمات

حج کا ثواب اور  
اسلامی طرز زندگی

غَلَامُ رَضِيَ طَفْلُ فَارُوقَ

صفحات: 178

منهج المسلم

تالیف

فیضیل شیخ العین کرجاہی الحنفی حفظہ اللہ

ترجمہ

شیخ الحدیث مولانا محمد رفیق الاٹھی

صفحات: 800

قرض کے  
فضائل و مسائل

قرض اور اس کے متعلق جملہ مباحثہ پر  
وہ ابواب میں تفصیلی، تحقیقی اور علمی بحث  
اردو زبان میں اپنی نوعیت کی منفرد اور بے  
مثال کتاب۔

تالیف

پروفیسر ڈاکٹر فضل الہی - پاکستان

صفحات: 208

علام ابن تیمیہ معرفہ کتاب  
شرح العقیدۃ الواسطیۃ کا اردو ترجمہ

شرح العقیدۃ الواسطیۃ کا اردو ترجمہ

صحیح اسلامی عقائد

تالیف

شیخ الاسلام احمد بن عبدالحکیم بن عبد السلام ابن تیمیہ حفظہ اللہ

سازج

شارح شیخ محمد خلیل ہراس

مراجعہ

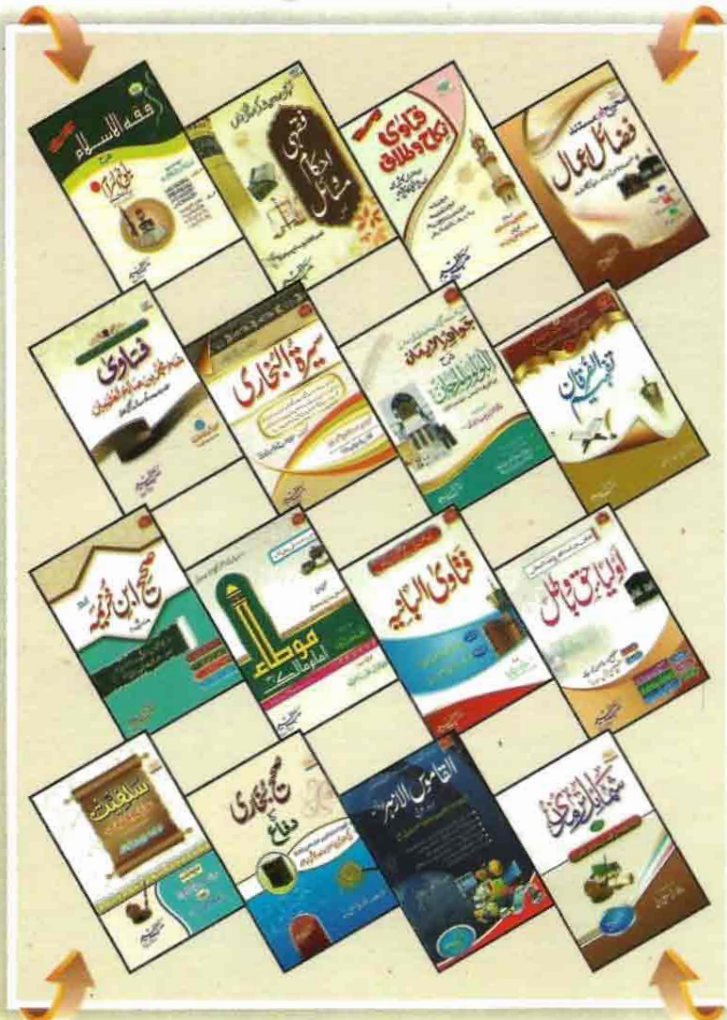
ساجد اسید ندوی

جاوید احمد عمری

صفحات: 208

میسح سلف صالحین کے فروع کے لئے کوشش

ہماری بعض اہم خوبصورت اور معیاری مطبوعات



**MAKTABA AL-FAHEEM**  
Raihan Market, 1st Floor, Dhobia Iml Road  
Sadar Chowk, Maunath Bhanjan - (U.P.) 275101  
Ph.: (0) 0547-2222013, Mob. 9236761926, 9889123129, 9336010224  
Email : faheembooks@gmail.com  
Facebook : maktabaalfaheem

₹ 250/-